# वीर धृतान्तमालान ० १

### (अर्थातछत्रपतिश्रीमानशिवाज़ी)

आज यदि महाराष्ट्रका गौरव है तो उत्रपति शिवाजी के नानसे हैं ऐमा कीन है जो आप के जीवन बतान्तकी जनना नहीं चाहता? परन्तु आण हम अपने हिन्दी पठित भारयों को यह भुनं ममाचार जुनाने के लिये उद्यत हुवे हैं लो निये लोकमान्य लाला लाजपतिराय के वर् सवाजी का नागरी में भी अनुवाद छपगया। इनके देखने से न केयल आपको शिवाजी की चीवनी का ही आनंद मिलेगा किन्तु भारत-षे फी पूर्वीय दशा माचीन भारत का स्वभाव शीलता दृइता एवं बुद्धिमत्ता यवनी का हिन्दु भी पर अत्याचार विशेष २ घटनाओं का चित्र आ-पके सामने आजायगा और आपकी प्रमालगेगा कि आपके साथ क्या २ वर्ताच कियागया । इस पुरुवक हे छी मनुष्य युत्रा वृद्ध मभी लाम उठा चकते हैं इसकी उत्तमता के विषय में इतना ही ळाफी ममकते हैं कि यह लाजपतिराय जी की उदूं में रची '' सेवाजी मराठा'' नामी पोधीका अज्ञरानुवाद्धे । मल्य केवल ॥) सजिल्द् ॥ - )

### NITI SHATAKAM

BY

MAHARAJA BHARTRIHARI TRANSLATED

OTKI

HINDÍ AND ENGLISH

P. JWALA DATTA SHARMA

MORADABAD.

PRINTED AND PUBLISHED

BY

P. SHANKAR DATT SHARMA

at the Dharm Diwakar Press

Moradabad

1909

First Edetien 1000

Price 4 Annas

おおのことなるななななななななななななななななななないのでは、

#### PREFACE.

It is a fact that the knowledge of ethical science is of great importance.

It is as much necessary to maintain human society in good order, as aknowledge of sanitary laws is to maintain the physical health of it's in dividuals. In ancient times, moral education was imparted to the people of Bharat warsh very widely.

The king & the peasant, equally reaped the benifits of a moral teaching early in life.

This is the reason that we remember the people of olden times so reverentially.

While in these days even men with a great store of learning are sometimes unable to please the Civilised society,

We are obliged to admit that they very often fail to keep a strictly moral conduct.

At such a time, I think, it would be simply ministering to a want to present to the public the Translation of maharaja Bhartari hari's Niti Shataka"

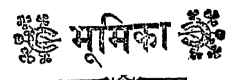
I hope that the public would fruitefy the labors of our work by carefully reading the book once.

#### JWALA DATTA SHARMA

Kisrol,

Moradabad.

24-4-90



प्रथम तो ननुष्यजनम ही कठिन और यदि यह नरशरीर मिला, तब विद्वान् होना महा-कठिन और यदि विद्वान् भी होगये तब सभ्य बनना अत्यन्त मुश्किल है।

लोग कहते हैं अमुक मतुष्य है तो बड़ा विद्वान्
परन्तु अभी बात करना तक नहीं आता या अमुक
विद्वान् होने पर भी घोखा खागया इत्यादि। इस
के अतिरिक्त बहुत कम ऐसे विद्वान् मिलैंगे जो
सन्हों नियमों पर घलते हों जो कुछ उन्हों ने पहे
हैं। अवस्य आप के मनमें विचार ददय हुआ होगा
कि इस का कारण क्याहे ? वास्तव में इसका कारण नीतिशिक्षा का अभाव हैं। यावत् यह शिज्ञा
न दी जायगी तावत् सभ्य बनना और हर काम
में कुशल होना सहान् कठिन है। यदि कोई मनुष्य
गणित विद्या का पारंगत है तब प्या यह आवस्य

कीय है कि वह वैद्यकशास्त्र का भी ज्ञाता वन जाय! गिणतशास्त्र के पढ़ने से गिणतशास्त्र में ही योग्यता हों सक्ती हैं, वैद्यकशास्त्र के सिद्धान्तों की वह गिणतशास्त्र के पढ़ने से नहीं जान एका। यदि गिणतशास्त्र वेता प्रायः बीमार रहता है तब क्या उस की दोष दिया जासका है कि वह क्यों बीमार रहता है और वह कैसा गिणतशास्त्रज्ञ है जो स्वास्थ्यरत्वा और वैद्यक के नियमों को नहीं जान सका।

ठीक यही दशा आजकल के पठित समाज की है, वे जिस विषय ( Subject ) को पढ़ते हैं उस में योग्य होते हैं जो उन को पढ़ाया नहीं जाता यदि उस में वे अनिभन्न हैं तब उनका क्या दोष! क्या एक सम्पत्तिशास्त्र ( Political economy ) के विद्यार्थी के लिये आवश्यकी यहें कि वह भूगोल सीर खगील सम्बन्धी वातें भी जानजाय!

लोग शिकायत करते हैं, कि मनुष्य सदाचारी नहीं बनते, योग्य और कर्मकुशल नहीं बनते। यह एक ऐसी शिकायत है जैसे कोई पिता अपने पुत्र को न पढ़ाता हुआ यह कहे कि वह विद्वान् नहीं बनता।

हमने किसी उर्दू पुस्तक में एक शेर पढ़ा था वास्तव में वह बड़ा ही भावपूर्ण और ध्यान में रखने के ठायक है जहां तक हमें स्मरण है वह इस प्रकार है-

हमने माना हो फ्रिश्ते शेख़जी, आदमी होना बड़ा दुशवार है। आदमी बनने और फरिश्ते बनने में अन्तर है दोनों एक नहीं हैं।

प्राचीन काल में यहां नीतिशिवा का कितना प्रचार था सो तत्कालीन ग्रन्थों के देखने से भली प्रकार मालूम होता है। उस समय नीतिशिक्षा प्रायः सब को ही दीजाती थी क्या राजा क्या रंक सभीके लिये अलग अलग नीतिग्रन्थ बनगये थे।

पोलिटिकल परिवर्त्तनों से जो संस्कृतग्रन्थ बच गये हैं उनमें तीन ग्रन्थ नीतिके लिये प्रसिद्ध हैं— १—चाणक्यनीति,२—शुक्रनीति और प्रतृहिरिजीका नीतिशतक। इन के अतिरिक्त और प्री नीति के ग्रन्य पायेजाते हैं । विदुरजी की नीति भी प्रसिद्ध है।

हमको एक छोटीसी हस्तिखित पुस्तक मिली है वह भी नीति की है पुस्तक बड़ी भावपूर्ण है परन्तू लेखक ने उसको बहुत अगुद्ध लिखा है और बहुत दिनों की लिखी होने के कारण उसके एष्ट भी फटगये है जिसके कारण बहुत से एलोकों के एक २ दी २ चरण उड़गये हैं। इसी कारण हम उसको प्रकाशित न करसके। परन्तु इस से यह विचार तो अवश्य होता है कि इसी तरह और भी अनेक नीतिग्रन्य रहे होंगे कुछ उन बादशाहीं के जो अपने को सम्यता का अवतार मानते थे और उनकी जाति अब भी अपने आप की मुह-ज्ज़व समक्रतीहै हम्माम गरम करने में खर्चआये कुछ हमारे ध्यान न देने से नष्ट होगये।

परन्तु यह मत निम्नांत्त है निःसंशय और निः संदेह कि पहले समय में नीतिशास्त्र और नीति शिद्या की कमी नहीं थी।

यह कारण या कि हमारे पुरुषा अद्वितीय विद्वान

कुशल और अभ्य थे। कोई पुत्र पिताकी अवजा नहीं करता था कोई स्त्री पित की अनाजाकारिणी नहीं सुनी गई। कैशा ही विकट समय क्यों न उपस्थित हुआ वे नहीं घडराते थे, प्रत्युत, युक्ति और बलद्वारा अपना कार्य शीघ्र करलेते थे। इस प्रकार के उदाहरणों की हमारे यहां कसी नहीं है जिसकी इच्छा हो वह और न सही तो ध्यानपूर्वक रामायण और महाभारत का ही पाठ करलाय।

परन्तु आज इतनी गहरी सभ्यता होने पर भी हम सैकड़ों मुकट्टमे ऐसे देखते हैं जिन में एक ओर पुत्र और प्रतिपक्ष में पिता है ! स्त्री पतिपर अभि-योग चलाती हैं। नित्यप्रति के व्यवहार में तो अ-नेक ऐसे उदाहरण इस नवीन सभ्यताके मिलते हैं कदाचित् उनका प्राचीन समयमें उल्लेखभी नहीं।

हम अवश्य जानते हैं, कि केवल नीतिशिहा के अभाव रेही यह दशा महीं वरन् इस में धर्म-शिह्ना का अभाव भी एक कारण है। परन्तु वह इस समय हमारा विषय नहीं, उसके विषय पर फिर किसी समय लिखेंगे। हमारा यह विचार है यदि मनुष्य "नीति" के गूढ़ विषय को समक्तले तब उस को इसी शिचाके साथ २ धर्मशिचा भी मिलसक्ती है।

क्या वह नीतिज्ञ होसका है जिस से कोई अधर्म का कार्य्य बने ?

हमारे लिये आवश्यकीय है कि हम अपनी सन्तानों को जहां अनेक प्रकार की शिक्षा देते हैं घहां साथ ही ''नीतिशिक्षा'' भी दें। क्यों कि ये बालक ही हमारी भावी उन्नति के उत्तरदाता और बीज हैं, इन्हीं में हमारे देश, जाति और धर्मका उपकार करने का तन्व छिपा हुआ है अंग्रेजी में एक कहावत है कि:-

Child is the father of man

परन्तु बचों को नीतिशिक्षा कौन दे यहां ती स्वयं ही उस से परिचित नहीं।

ृष्ती अभिप्राय से कि हमारे देशस्रोता प्रथम स्वयं नीति के नहत्त्वको समक्क जायँ इनने प्रसिद्ध स्रीयुक्त भर्तृहरिजी के "नीतिशतक'' का हिन्दी और अंग्रेजी अनुवाद अग्प की भेंट किया है। प्रायः हमारे भाई तीन भाषा में से कोई न कोई अवश्य जानते हैं। संस्कृत, हिन्दी, या अंग्रेज़ी।

तीनों भाषाभाषी: इस पुस्तक से लाभ उठा सक्ते हैं, यदि ऐसा हुआ तब हम भी अपने परि-श्रम को सफल समक्षेंगे और फिर किसी ऐसी ही कृति को आप की भेंट करने का साहस कर सकेंगे।

नीतिज्ञों का सेवक-

किसरील, मुरादाबाद १९-४-०९

ज्वालाद्त्तशम्भा



#### ॥ ओ३म्

## अथ भर्तहरिक्वतं नीतिशतकम् ॥

पर्मात्मने नमः ॥

दिक्कालाद्यनविष्ठन्नानन्तचिन्मात्रमूर्तये ।
स्वानुभूत्येकमानाय नमः शान्ताय तेजसे।१।
जो ईश्वर दशों दिशा तीनों काल एवं भाकाशादि में व्याप्त है और अपने ही अनुभव से जानने
योग्य हैं ऐसे शान्त एवं प्रकाशस्त्रहण परमत्मा को
नमस्कार है ॥ १॥

### BHARTRI HARI'S NITI SHATAK,

1. Salutation to God pervading time and space &c. absolute Intellect, only to be known by self conciousness all calm and all Glory.

यां चिन्तयामि सततं मिय सा विरक्ता साप्यन्यमिच्छति जनं स जनोऽन्यसक्तः। अस्मत्कृते च परितुष्यति काचिदन्या धिक्तां च तं च मदनं च इमां चमां च॥२॥

जिस (रानी) से में प्रेम रखता हूं वह अन्य पुरुष की चाहती है और वह पुरुष किसी और स्त्री से प्रेम करता है और वह स्त्री हम से प्रसन्न है इस छिये रानी को उस अन्य पुरुष एवं काम देव की तथा इस वेश्या और मुक्त की थिनकार है ॥ २॥

2. The woman is indefferent to me to whom I love always, she woes another man who loves another lady enamoured of me. Ah! fie to her, her paramour, to God of lust, to prostitute and to me.

अज्ञःसुलमाराध्यःसुलतरमाराध्यतेविशेषज्ञः। ज्ञानलवदुर्विदग्धं ब्रह्मापितं नरं न रंजयति ३ अज्ञानी, स्वपूर्वक और ज्ञानी बड़ी सरलता वे समक्ष चक्ता है परस्तु जो अल्पज्ञानी है उन्न

### मनुष्य को ब्रह्मा भी प्रस्त नहीं करसका॥ ३॥

3. To please the ignorant is easy and to the learned still more easy. But Brahma even cannot please the half learned man.

प्रसह्य मणिसुद्धरेन्सकरवक्त्रदंष्ट्रांऽकुरात् समुद्रमपि संतरेत्प्रचलदूर्मिमालाकुलम् ॥ भुजङ्गमपि कोपितं शिरसि पुष्पवद्धारयेत् नतुप्रतिनिविष्टमूर्खजनचित्तमाराधयेत् ॥४॥

मनुष्य बलहारा मगर की दाड़ों की नोक से मिन निकाल सक्ता है, पंचल तरङ्गों से को भित समुद्र को तैरसका है, और कुपित सर्पको भी पुष्पमाला के समान शिर में धारण करकका है परन्तु मूर्ख के चित्त को जो कुकर्म में पंसरहा है, नहीं हटा सकता ॥ १॥

4. It is possible to take out by force the jewels from the points of teeth of the elegator, to swim across the ocean filled with swelling billows, even to carry the vexed screent on the fhead like a flower but it is impossible to reclaim

the ignorant's mind set upon a thing however wrong it may be.

लभेत सिकतासु तेलमि यत्नतः पीडयन् विवेच्चमृगतृष्णिकासु सलिलं पिपासार्दितः॥ कदाचिदपि पर्यटञ्छशविषाणमासाद्येत् नतु प्रतिनिविष्टमूर्खजन चित्तमाराधयेत्॥५॥

कदाचित्, यबद्वारा बालू सेभी तैल निकलसक्तां है प्यासा मनुष्य मृगतृष्णासे भी अपनी प्यास बुक्ता सक्ता है और खोजने से खरगोश का सींग भी मिलसक्ता है यह सब बातें असम्भव होने पर भी सम्भव होसकी हैं परन्तु मूर्ख मनुष्य के मन को सु-धारना नितान्त असम्भव है ॥ ५॥

5. From the lump of sand oil can be obtained with an effort by pressing, from a marriage water can be obtained dy a thirsty, in ramble one may find out perhaps an hair with h 2 n but the mind of the ignorant set upon v felse thing cannot be corrected.

व्यार्लं बालमृणालतन्तुभिरसौ रोद्धं समुञ्जूम्भते । केत्तंवज्रमणीञ्छिरीषकुसुम-

प्रान्तेन सन्नह्यते । माधुर्थ मधुबिन्दुना रचयितुः क्षाराम्बुधेरीहते,

नेतुं वाञ्छति यः खळान्पथि सतां सूक्तेः सुधास्यन्दिभिः॥६॥

जो मनुष्य अपने अमृतक्षपी वचनों द्वारा खल अनुष्य को सन्मार्ग में लाना चाहता है (मानो) वह कमल की कोमल डख्डी के मूत से हाथी को बांधना चाहता है, सिरस के पुष्प की पंखरी से होरे को बेधने का यत करता है और बूंदभर शहद से खारी समुद्र को मीठा करना चाहता है।। ६।।

6. One who desires to please the fools with his sweet words tries to tie the elephant

with the thread produced from the root of the Kamal flower, and to pierce the diamond with the leaf of the Suras flower and to make sweet the salty ocean with one drop of honey.

स्वायत्तमेकान्तगुणं विधाता । विनिर्मितं छादनमज्ञतायाः ॥ विशेषतः सर्वविदां समाजे। विभूषणं मौनमपण्डितानाम् ॥ ७ ॥ त रहना अपने आधीन गुण है ब्रस्मा ने

मीन रहना अपने आधीन गुण है ब्रह्मां ने इस की सूर्वता का ढकना बनाया है, और विशेष कर परिडतों की सभा में तो यह मूर्खों का बहुत वहा आभूषण है॥ ॥

7. Silence is the cover of ignorance the quality of voluntary reserve is made by Brahma as an ornament of the fools especially in the assembly of the learned.

यदा किञ्चिज्जोऽहंदिप इवसदांधः समभवम् तदा सर्वज्ञोऽस्मीत्यभवदवलिसं मम मनः॥ यदाकिञ्चितिकञ्चिह्यधजनसकाशादवगतस् तदा मूर्खोऽस्मीतिज्वरइवमदो मे व्यपगतः ८

जब मैं अल्पन्न या, तन हस्ती की समान मदान्य होरहा या तब मैं मन में खोचता था, कि मैं
तसर्वे हूं, परन्तु जब मैंने पिएडतों का सत्संग करके
कुछ ज्ञान प्राप्त किया तब मैंने अपने की मूर्व पाया
और मेरामद ज्वर की समान उत्तरगया ॥ ८ ॥

8. When I knew a little I was blind by pride as an elephant by lust, then my mind was puffed up with the arrogance that I know all but when I came to know something by the company of the learned my pride left me like fever from the conviction that I was ignorant indeed.

क्रिमकुलचितंलालाक्किन्नं विगाहिजुगुप्सितम् निरुपमरसं प्रीत्या खादन्नरास्थिनिरामिषम् ॥ सुरपतिमपि क्वा पार्क्वस्थं विलोक्य न शङ्कते नहि गणयतिश्चदो जंतुःपरियहफलगुऽताम् ९ सुद्र मनुष्य जिस वस्तु का ग्रहण करता है उस की तुच्छता पर उसी प्रकार ध्यान नहीं देता और सज्जनों की निन्दा से नहीं हरता ठीक जिसप्रकार कोई कुत्ता, कीड़ों से युक्त छार से भीगे दुर्गन्धि से पूरित, निन्दित, नीरस एवं मांसरहित मनुष्य के हाड़ को खाते समय अपने पास खड़ेहुये इन्द्र की देख कर भी शङ्का नहीं करता ॥ ९॥

9. A mean fellow does not care the unworthiness of a thing he holds, just as a dog
does not care even the Indra standing by when
engaged in eating a bone full of multitude of
warms, fleshless, tasteless and smeared with
slime, filthy and disguesting.

शिरः शार्व स्वर्गात्पतित शिरसस्तिक्षितिधरं महीधादुत्तुङ्गाद्वितमवनेश्वापि जलिधम् । अधोऽधो गङ्गेयं पदमुपगता स्तोकमथवा विवेकश्रणानांभवतिविनिपातःशतमुखः १०

गङ्गाकी प्रथम खर्ग से महादेव के शिरपर गिरीं बहां से ऊँचे पर्वतपर, उस पर्वत से भूमिपर, भूमि से समुद्र में गिरीं, इसी प्रकार विवेक सृष्ट मनुष्य भी अनेकप्रकारसे नीर्च कोही गिरते जाते हैं १०॥

10. This Ganga first fell from the paradise on the head of Shiva and thence on the high mountain and from that place on the earth and therefrom to the ocean. Thus going down and down became less also in volume. In like way a person destitute of wisdom meets in hundered ways his fall (or runis).

शक्यो वारियंतुजलेनहुतसुक्छेत्रणसूर्यातपो नागेन्द्रोनिशितांकुशेन्समदौद्ण्डेनगोगईभी ट्याधिर्मेषजसंग्रहेश्र विविधेर्मन्त्रप्रयोगैर्विषं

> सर्वस्योषधमस्ति शास्त्रविहितं— सूर्वस्यनारत्योषधम् ॥ ११ ॥

जलते अग्निका, छत्रीसे घूपका तेज, अंकुश से हाणीका, दंडेसे बैंड और गयेका, अनेक औषषों से रोग का और मंत्र प्रयोग से विष का निवारण कियाजासका है। इसप्रकार सबका शाखीक औषध है परन्तु खें सनुष्यकी कोई औषधि नहां। १९॥ II. As the fire can be vanquished with water, sun shine (can be removed) with an umbrella, an elephant with a sharp iron goad, Asses so on with a rod, a dicease with a medicine and poison is diseffected with an Application of various Mantrss (incantations); in short every sort of medicine is prescriped in the Shastras, but there is no medicine for the fool in the shastras.

साहित्यसङ्गीतकला विहीनः— साक्षात्पशुः पुच्छविषाणहीनः । तृणं न खादन्नपि जीवमान— स्तद्भागधेयंपरमंपशूनाम्॥१२॥

को मनुष्य साहित्य, संगीतशास्त्र और कलाकीशल की विद्या से अनकान है, वह साहात् विना पूंछ और सींगवाला पशुहै, यह पशु विना पास साये जीताहै यह इस विल्हण पशुका उत्तम भाग्यहै१२

12. The man devoid of music or skill is evidently a beast without a tail or horn. His

superiority over the lower animals in his living without grazing grass.

येषां न विद्या न तपो न दानं— ज्ञानं न शीलं न गुणो न धर्मः। ते मर्त्यलोके सुविभारभृता— मनुष्यरूपेण मृगाश्चरन्ति॥१३॥

जो मनुष्य न विद्वान् न तपस्वी न दानी न ज्ञानवान् न खुशील न गुणी और न धम्मीत्नाहैं। वे संतार में पृथ्वी पर भार रूप हुए मनुष्य रूप में पशु की समान विघरते हैं॥ १३॥

13. Those persons are burden on the earth and live the life of a beast in human form, who possess noither learning, meditation, generosity, spiritual knowledge, good charactor, attainment nor virtue.

वरं पर्वतदुर्गेषु आन्तं वनचरेस्सह । न मूर्खजनसम्पर्कः सुरेन्द्रभुवनेष्वपि ॥१४॥ पहाड़ों भौर दुर्गन वनोंमें शेर और भील आदि वनचरों के साथ अमण करना भला है परन्तु मूर्कों का सहवास इन्द्रभवन में भी त्या-जब है ॥ १४॥

14. Wandering in the forests and mountains with the wild beasts is better than the company of an ignorant man in the court of immortals.

शास्त्रोपस्कृत शब्द सुन्दरगिरः— शिष्य प्रदेयागमा ।

विख्याताः कवयो वसन्ति विषये—

तज्जाडचं बसुधाधिपस्य कवयो-

ह्यर्थे विनापीश्वराः ।

कुत्साः स्युः कुपरीक्षकाहि मणयो-येरर्घतः पातिताः ॥ १५ ॥

शास्त्रों के शब्दों से सिनकी वाणी सुन्द्र है शिष्यों के देने योग्य जिनके पास खिद्या है ऐसे किव जिस राजाके देश में निर्धन हुए वास कर-ते हैं, यह राजा मूर्ष हैं, कविजन विना धन के भी उत्तम हैं क्योंकि जिन्हों ने मृणियोंका मूल्य घटा दिया है वे परीक्षक ही खोटे हैं किन्तु मणि किसी प्रकार दूषित नहीं ॥ १५॥

15. The king in whose reign the famous poets having sweet language with the practice of the Shastras, and able to teach the students, and renouned, are poor; it is his folly, for they are kings even without riches, just as the jewellers are to blame only who reduce the price of the jewels.

हिंतुर्याति न गोचरं किमिप शंपुष्णाति यत्सर्वदा ।
ह्यर्थिन्यः प्रतिपाद्यमानमनिशंप्राप्तोति वृद्धिं पराम् ॥
कल्पान्तेष्विप न प्रयाति निधनंविद्याख्यमन्तर्धनं ।

# येषां तान्त्रति मानमुज्झत नृपाः करतेः सह स्पर्धते ॥ १६॥

जो हरनेवांसे को महीं दीख पड़ता सर्वदा ग्रुख बढ़ाता, विद्यार्थियों की देने पर भी बहुत बढ़ता, और कल्पान्त अर्थात् प्रलयकाल में भी जिसका नाश नहीं होता ऐसा लिपाडुआ विद्या-रूपी धन जिनके पास है, हे राजा लोगों! चनसे अभिनान नत करो क्योंकि उनकी बराबरी कोई नहीं कर सक्ता॥ १६॥

16. Oh king! don't show your pride to those who possess the secret knowledge of trea sure that is ever unseen by the robber that increases the more it is asked of by its seekers day and night, "and that is not exhausted in the lapse of ages, for who can rival it.

अधिगतपरमार्थान् पण्डितान्माऽवमंस्था— स्तृणामिव लघुलक्ष्मीनैवतान् संरुणादि । अभिनवमदलेखाऱ्यामगण्डस्थलानाम्— न भवति विसतन्तुर्वारणं वारणानाम्॥१७॥ जिनके पास परम अर्थ अर्थात् मोक्ष तक की

• सामग्री प्रत्युत है ऐसे विद्वानों का निरादर मत
करो क्योंकि उनको तुम्हारी तृणवत् तुच्छ छक्मी
उस प्रकार नहीं रोकसकी जिस प्रकार महामत्त
गजराज की कमछ की नामि का सूत नहीं बांध
सक्ता।। १९॥

-17. Do not disrespect the learned men who are versed in divine knowledge. They are not attached by wealth which is like a bit of grass to them, just as the fibres of a lotus stalk cannot become fetters to elephant whose temples are bedaubed by the flowing of black secretion in the rutling season.

अम्मोजिनीवनिवासिवलासमेवहंसस्य हन्ति नितरां कुपितो विधाता।
नत्वस्य दुग्धजलमेदविधौ प्रसिद्धांवैद्ग्ध्यकीर्त्तिमपहर्तुमसौ समर्थः॥ १८॥
यदि विधाता हंस पर क्रोध करे, तब वह उस के कमल बन में रहने के आनन्द की नष्ट कर सक्ता है परन्तु उसके दूध जीर जलके अलगर करने के प्रसिद्ध चातुर्य और उससे मिलनेवाले यश की नप्ट करने में वह (विधाता) सर्वधा असमर्थ है ॥ १८॥

18. The angry fortune of the swan can destroy his sports and residence in the clusture of lotuses but she is unable to take off his well known skill in the process of separating milk from water.

केयूरा न विभूषयनित पुरुषं-हारा न चन्द्रोज्ज्वला । न स्नानं न विलेपनं न कुसुमं— नालङ्कता मूर्द्दजाः ॥ वाण्येका समलङ्करोति पुरुषं-या संस्कृता धार्यते । क्षीयन्ते खल्ल भूषणानि सततं— वाग्भूषण भूषणम् ॥ १९ ॥

मनुष्य को वाजूवन्द, चन्द्रमाकी समान उज्वल मीतियों का हार, स्नान, चन्दन, पुष्प,माल, और केशों का सँवारना आदि भूषित नहीं कर सका किन्तु उसको केवल संस्कारयुक्त वाणी ही अलंकत करसक्ती है क्योंकि वस्त्र आभूषण आदि सब नष्ट होनेवाले हैं परन्तु वाणीक्षप आभूषणं ही सञ्चा आभूषण है ॥ १९ ॥

19. Neither bacelets nor necklaces shining with pearls, neither bathing ointments, nor the flowers, braided in the hair adorn man; but only the speech fragrant with learning confers grace on him. All ornaments are sure to perish, but the ornament of speech is the only lasting ornament of man.

विद्या नाम नरस्य रूपमधिकं-प्रच्छन्नगुप्तं धनं । विद्या भोगकरी यशःसुलकरी-विद्या गुरूणां गुरुः ॥ विद्या बन्धुजनो विदेशगमने-विद्या परं दैवतं । विद्या राजसु पूजिता नहि धनं-विद्या विहीनः पशुः ॥ २० ॥

चिद्या मनुष्य का सुन्दर रूप और छिपासुभा धन है, विद्या ही भीग यश और सुख देनेवाली है, विद्या गुरु जनों का भी गुरु है, विद्या ही विदेश में भाई की तुल्य :सहायकारिणी है, विद्याही परम देवता है राजों में विद्याही की पूजा होती है धन की नहीं। इतने गुणों की खानरूप विद्या जिस मनुष्य के पास नहीं है वह पणु सम है ॥ २०॥

20. Knowledge is the man's great beauty and hidden hoard of treasure, fame and comfort; it is the teacher of teachers. It is a relative in the foreign land. It it the great God. It is honored by kings but not wealth. The man devoid of it is a beast.

क्षान्तिश्चेद्दचेन किं किमरिभिः— क्रोधोऽस्तिचेद्देहिनां। ज्ञातिश्चेदनलेन किंयदि सुहृद्दिन्यो-षधैः किं फलम्॥ किं सपैर्यदिदुर्जनाः किसु धनै-विद्याऽनवद्या यदि । वीडा चेत्किमु भूषणेः सुकाविता-यद्यस्ति राज्येन किम् ॥ २१ ॥

जिस्में शांति हैं उसे वचन से क्या? जिस्में क्रोध है उसे शत्रु की क्या आवश्यकता है ? जिसकी जाति (विराद्री) है उसे अगिन से क्या प्रयोजन ? जिस के साथ वहें चसे ओपिंध से क्या? जिस के साथ वहें चत्रुष्य रहतेहैं उसका सर्प और क्या विगाहेगा? जिसके पास विद्या है उसे धन की क्या आवश्यकता ? जो उज्जावान् है उसे और भूषणों का क्या करना है ? इसी प्रकार जो सुन्दर कविता करसका है उस की हिट्टिमें राज्य क्या की की की की हिट्टिमें राज्य क्या की की की की हिट्टिमें राज्य क्या की की की हिट्टिमें राज्य क्या की की की की हिट्टिमें राज्य क्या की का

21. That who has forbearance he needs no talk, and; that who has anger to burn his body needs on enemy and that who has relationers to support needs no fire to rnin him; that who has a good friend needs no remedy; that

who is bad man needs no serpent to bite him, he needs no riches, who possesses unblamable knowledge; needs no ornaments who possess modesty. And that who possesses the powers of a good poet needs no royalty.

दाक्षिण्यं खजने दया परजने शाठ्यं सदा दुर्जने-श्रीतिः साधुजने नयो नृपजने विद्यज्जनेप्यार्जनम् । शोर्थ्य शत्रुजने क्षमा गुरुजने नारीजने धूर्तता-ये चेवं पुरुषाः कलासु कुशला-स्तेप्वेव लोकस्थितिः ॥ २२॥

जो अपने तंबंधियों के साथ सरलता, दूसरों पर द्या, दुर्जनों के साथ शठता, सज्जनों से प्रीति, राज-सप्तामें विनय, पंडितों के साथ सीधापन, धत्रुकों के साथ शूरयता, पूजनों में क्षमा, और (व्यक्षि- चारिणी ) छियों के साय घूर्तता से वर्तता है वही कलावान् है और यह संसार उसीके काश्रय है ॥२२॥

22. Those who show librality to relationers, commisseration to others, severity to wicked, friendship to good men, politeness to the court of the king, knavery to the women, are honored in this world, being clover in arts.

जाडचं धियो हरति सिञ्चित वाचि सत्यं-मानोन्नितं दिशति पापमपाकरोति । चेतः प्रसादयति दिक्षु तनोति कीर्ति-सत्सङ्गतिः कथय किन्न करोति पुंसाम २३

सत्संगति, बुद्धिकी जड़ताकी दूर फरती, बचन में सचाई को भरती, प्रज्ञा बढ़ाती, दुण्ट कर्म की दूर फरती, चिन्न को प्रमन्न करती, और सब जगह जशकी फैलाती। कही कीनसी ऐसी भलाई है जिसे सतसंगति सिद्ध नहीं करती? अर्थात् सभी भलाइयों का स्थान सत्संगति है ॥ २३॥

23. Duliness of the understanding is removed by the good company, and good comp-

any showers truth in speech, increases esteem. purifies sin. exhibitantes the mind spreads fame abroad, in short what good is there it does not do to men.

जयन्ति ते सुक्ठतिनो रसिसद्धाः कवीक्वराः। नास्ति येषां यक्षः काये जरामरणजं भयम् २४

ऐने पुर्यात्मा कवीश्वर जी आठों रहीं में सिद्धि प्राप्त करचुके हीं सबमनुष्यों में उत्तम हैं। क्योंकि उनकी जीतिकप देहको कभी बुढ़ापे और मरणका भय नहीं होता ॥ २४॥

24. The great poets who are masters of Rasas trops so on. who perform virtuous acts are happy for they have no fear of decay or death in their incarnate fame.

सूनुः सच्चरितः सती प्रियतमा स्वामी प्रसादोन्मुखः-रिनग्धं सित्रमवञ्चकः परिजनो निः क्लेशलेशं मनः ।

### आकारो रुचिरः स्थिरश्च विभवो विद्यावदातं मुखं-तुष्टे विष्टपहारिणीष्टदहरौ संप्राप्यते देहिनाम् ॥२५॥

उदाचारी पुत्र, पतिद्रता छो, सर्वकाल द्रहत्त रहत्तेवाला ज्वानी, प्रेमीसिय, उरल्पित कुटुम्बी क्लेश्ररहित मन, जन्दर स्वस्त्य, चिरस्थायी-देव्यर्थ और विद्या थे शोभायनान छुख उसीकी प्राप्त होते हैं भिन्न के देश्वर और भाग्य दोनों अतुकूल हों ॥ २५॥

25. The virtuous son, the chaste affectionate wife, the kind master. loving friends honest relations, calm happy mind, stable wealth, profound speech are obtained by the men with whom the upholder of the world the granter of the desires is pleased.

प्राणाचाताञ्चित्तांचाः परघनहरणे संबमः सत्यवादयम् काले शक्त्या प्रदानं युवातिजनकथा मूकभावः परेपाम् । तृष्णास्त्रोतोविभङ्गो ग्रुरुपु च विनयः सर्वभूतानुकम्पा— सामान्यः सर्वशास्त्रेष्वनुपहतविधिः

श्रेयसामेष पन्थाः ॥ २६ ॥

सर्वसम्नत, सब शास्तों में एकसा कल्याण का सार्ग यही वताया गयाहै कि जीवहिंसा न करना, पराये धनहरने से मन की रोकना, सत्य बोलना, जिल्त समय पर यथाशक्ति दान करना, पर स्त्री की बार्तें न हुनना न करना, तृष्णा के वेग की रोकना, गुरुजन जनों के आगे नम्न रहना और प्राणीनात्र पर द्या करना ॥ २६॥

26. Desistance for the destruction of life, self-denial in taking the wealth of others. veracity, occasional charity according to mean, silence in talking of the other peoples' wives, check on the passion of averice, reverence to

teachers, mercy to all creatures, an acquaintance with all the systems of philosophy and observance of Vedic rites form the path of happiness.

प्रारम्यते न खळु विघ्नमयेन नीचैः— प्रारम्य विघ्नविहिता विरमन्ति मध्याः । विष्ठैः सहस्रग्राणितेरपि हन्यमानाः— प्रारम्य चोत्तमजना न परित्यजन्ति॥ २७॥

नीचलोग किसी विझ के भय से किसी आयं का आरम्भ नहीं करते मध्यम जन (रजोगुणी) आरम्भ कर देते हैं परन्तु बिझ पड़जाने से बीच में छोड़ देते हैं परन्तु उत्तम (स्नात्वक) लोग निरन्तर बिच्नों को सहते हुए भी उस काम को विना पूरा किए नहीं छोड़ते।। २९।।

27. The vulgar do not begin a thing for fear of obstacle; the middling meeting impediments cease to do it after they have commenced it but the best men do not give up a work from hand, when once undertaken,

although they are disappointed often and often by unfavourable circumstances.

असन्ते।नाभ्यथ्यीःसुहृदिपनयाच्यः छश्धनः त्रियान्याय्यावृत्तिर्भिलिनससुभङ्गेऽप्यसुकरम्। विपयुच्चैः स्थेयं पदमनुविधेयं च सहतां— सतां केनोद्दिष्टं विषममसिधाराव्रतिमदम् २८

अच्छे पुरुषों को चाहिए कि सुद्रजनों से या-चना न करें निर्धन मित्रसे कुछ न सांगे किन्तुन्या-यानुकूछ प्रिय जोविका करें प्राणजाने के भय भी खोटा कार्म न करें विपत्ति में चैर्य घारण करें इस प्रकार तलवार की घार से भी तेज प्रतिपालन के। उपदेश सज्जनों के लिये किसने किया ? किसी ने नहीं यह सज्जनों का स्वाभाविकगुण है। 1241

28. The good man neither ask of the victous, nor of the good hearted men of little wealth, who maintain their character in adversity and who follow great men's course of life and to whom it is difficult to do evil act even in misfortune and stand in high position ever

in distress; who has taught than this austere conduct harder than the jedge of the sword? . . Say Brahma has taught them.

श्चत्थामोऽपि जराक्रशोऽपि शिथिल प्रायोऽपि कष्टां दशा— मापन्नोपि विपन्नदीधितिरपि प्राणेषु नश्यत्स्वपि । मत्तेमेन्द्रविभिन्नकुम्भकवल यासैकवद्धस्पृहः । किं जीर्णं तृणमत्ति मानमहता मश्रेसरः केसरी ॥ २९ ॥

भूं से दुर्बल, बुढ़ापे से क्या, पराक्रम हीन, शोचनीय दशा को प्राप्त, तेज रहित और जिसके प्राच निकल रहे हों मत्त हस्ती के माथे के मांस की चाह करनेवाला और अभिमानियों में अग्रसर सिंह घास की खायगा अर्थात् कदापि नहीं।।२८।।

29. The loin the type of pride though

oppressed with hunger, decrepit with age, very weak placed in a painful condition devoid of terror and on the point of death yet does not eat dry grass, but looks for a morsel of lacerated head of the leader of the elephants.

, स्वरूपं स्नायुवसावशेषमितिनं निर्मासमप्यस्थि गोः— श्वा लब्ध्वा परितोषमेति न तु तत्तस्य श्लुधाशान्तये । सिंहो जम्बुकमङ्कमागतमिप त्यक्त्वा निहन्ति द्विपं-सर्वः रुच्छ्र गतोऽपि वाञ्छति जनः सत्त्वानुरूपं फलम् ॥ ३० ॥

द्गायु और चर्नी में सने हुए मांसरहिन्न बैल की हड्डी के छोटे से टुकड़े की पाकर कुत्ता बहुत प्रथन होता है यद्यपि वह हड्डी उस कुत्तेकी भूंख को हर नंहीं सक्ती परम्तु सिंह अपनी गोद में आए हुए गीदड़ को छोड़ देता और हाथी को मारना चाहता है ॥ ३०॥

30. The dog obtaining a bit of bone without flesh and full with leavings of tendous and marrow becomes gratified though it does not appease its hunger, the loin leaving the jackal fallen within its clatches kills an elephant, in fact all the people oven in distress desire to have fruit of their respective powers.

लांगूलचालनमधश्ररणावपातं— भूमो निपत्य वदनोदरदर्शनञ्ज। रवा पिण्डदस्य कुरुते गजपुंगवस्तु--धीरं विलोकयाति चाटुशतेश्च मुङ्के ३१

कुत्ता दुकड़ा देनेवाले के आगे पूछ हिलाता, पैरोंपर गिरता, एधिवीपर लोटकर मुंह और पेट दिखाताहै। परन्तु हाथी अपने अन्तदाताकी ओर धीरजसे देखका खाता जाता है। भावार्थ यह कि तुच्छ मनुष्य अपने इतिदाता की सैकड़ों खुशामदें करता है परन्तु नहान् पुरुष नड़ी गंम्भीरता से अपने अन्नदाता का धन्यवाद करते हैं ॥ ३१॥

31. The dog wags the tail croaches at the feet of his master and laying on the ground shows his face and belly but the young elephant slowly casts the eye arround and is given to ent with fiattering words.

स जातो येन जातेन याति वंशः समुझतिम्। परिवर्त्तिनि संसारे सृतः को वा न जायते ३२

इस खंसार में वहीं मनुष्य जन्मा है जिस के जन्मने से वंश की उन्नति हुई हो-नहीं तो परि-वर्त्तन शील संसार में सभी मरते और जन्मते हैं॥ ३२॥

32. Who is not born in this changing world! but he alone is said to be properly born by whom the family is raised to prosperity.

. कुसुमस्तवकस्येव दे गती स्तु मन स्विनाम् । मूर्धिन वा सर्वलोकस्य विशीर्थ्येत बनेऽथवा३३ पुष्प के गुच्छेकी समान हृढ़ विचारवाले पुस्त्रों की दो गृति होती हैं, या तो सबके सिरपर विरा-जत हैं या बनहीं में सूख जाते हैं॥ ३३॥

33. Like the nosegay there are two states of philosophers either to stand on the top of all or to wither in the forests.

सन्त्यन्येऽपि वृहस्पतिप्रसृतयः
सम्भाविताः पञ्चश-स्तान्प्रत्येष विषेषविक्रमरुची
राहुने वैरायते ॥
दावव श्रसते दिनेश्वरिनशा
प्राणेश्वरौ भास्वरौ ।

भातः ! पर्वणि पश्य दानवपारी.

शीर्षावशेषी कृतः ॥ ३४ ॥

यद्यपि वृहस्पति आदि अन्य पांच ग्रहभी आकाश में हैं परन्तु अधिक पराक्रम की इच्छा करनेवाला राह्न उसरे बैर महीं करता हे स्राता! देखो भनावस्या भीर पौर्णनासी को जिस का शिरनात्र शेष रहगया है ऐसा राहु, पूर्ण तेजवाले सूर्य और चट्रन्मा कोही ग्रसता है॥ ३४॥

34. There are in the heaven Brihaspati so on. 5 or 6 respectable planets, but Rahu the gray of bravery does not fight with them. Oh brother! see that this Rahu the master of Daityas having head only left devours sun and moon the masters of day and night at the time of Amavas Purnima.

वहात भुवनश्रेणीं शेषः फणाफलकस्थिताम् कमठपतिता मध्ये पृष्ठे सदा स विधार्य्यते॥ तमिष् कुष्ते क्रीडाधीनं पयोधिरनादरादहह! महतां निस्सीमानश्चरित्रविभूतयः॥३५॥

शेषजीने अपने फणपर सब भुवनों को धारण किया है उस शेष कोभी कच्छपने अपनी पीठपर धारण किया है कच्छप कोभी समुद्रने बाराह के आधीन किया॥ अतः महापुरुषों के कर्म और ऐश्वर्य भी बड़े ही होते हैं॥ ३२॥ 35. The scrpent Seshnag bears on his phan the burden of several worlds, and him the tortoise always bears on his back, and that tortoise is carelessly supported by the ocean oh! how boundless is the working terms of the learned man.

वरं पक्षच्छेदः समदमघवन्मुक्तकुलिशप्रहारैरुद्गच्छद्रहलदहनोद्गारगुरुभिः॥
तुषाराद्रेः सूनोरहह ! पितरि क्लेशविवशेनचासोसम्पापः पर्यास प्यसां पत्युरुचितः ३६

इन्द्र के बज्से निकली हुई अग्निसे भस्म हो-कर मरजाना अन्छाया, परन्तु अपने पिता हिमा-लय को दुःख में छोड़ मैनाक को उचित न था कि अपनी रक्षाके लिये समुद्र में जापड़ता॥ ३६॥

36. It was better to have his wings cut by the dagger of Indra whose stroke is unbearable than the sinking of Mainak the son of Himalaya in the ocean for the sake of saving his wings leaving his father Hamalaya in danger.

यदचेतनोऽपि पादैः स्पृष्टः— प्रज्वलिति सवितुरिनकान्तः । तत्तेजस्वो पुरुषः परस्त्रः— विस्तिं कथं सहते ॥ ३७॥

यद्यि सूर्यं कान्तमणि अवेतन है तथापि सूर्यं के किरणक्षप चरणसे छुएजाने पर जल उठता है तब जवेतन तेजस्वी पुरुष किसी नीच पुरुष के अगादर को कैसे सहन कर सक्ता है ॥ ३९ ॥

37. How can the great men bear disgrace from others? even the crystle lengthoagh lifeless begins to burn in contact with solar rays.

सिंहः शिशुरिष निपतिति ।

मदमिलिनकपोलिभित्तिषु गजेषु ।

प्रकृतिरियं सत्ववतां न खळु

वयस्तेजसो हेतुः ॥ ३८ ॥

शेरका बचाही क्यों न हो वह नदवाले हाथी को नारने के लिए दौडता है, क्यों कि तेजस्वियों

का यह स्वभावही है, कुछ तेजका कारण अवस्था नहीं है ॥ ३८॥

38. The lion though young falls upon the elephants whose temples are wet with secretion in rattling. The same is also the nature of great men. So age is not the cause of courage.

# अथ द्रव्यप्रशंसा ॥

जातिर्यातु रसातलं गुणगणस्त-स्याप्यधो गच्छतात्। शीलं शेलतटात्पतत्वभिजनः सन्दद्यतां वद्दनिना॥ शौर्थ्यं वैशिण वज्रमाशु निपत-त्वथोस्तु नः केवलम्। येनेकेन विना गुणास्तृणलव-प्रायाः समस्ता इमे॥३६॥ चाहै जाति पाताल को चलीजाय, समस्तनुण उससे भी नीचे चलेजायें, शील भलेही पर्वत से निरकर नष्ट होनाय, एवं कुलीनता अग्नि में भरम होजाय और शूरता के जपर विजली गिरपहें परन्तु हम को केवल धन से प्रयोजन है जिस के विना ये गुण तृणकी समान तुच्छ होजातेहैं ॥३९॥

39. Let the tribe go to hell and all the qualities go down lower than hodes, let goodness fall from the ridge of mountrin and let the relations be burnt in fire and let the thunder bolt strike the devil bravery; we care only for wealth without which all those qualities are very much like bit of grass.

तानान्द्रियाणि सकलानि तदेव कर्म-सा बुद्धिरप्रतिहता वचनं तदेव। अर्थोष्मणा विरहितः पुरुषः स एव-त्वन्यः क्षणेन भवतीति विचित्रमेतत्॥४०॥

मनुष्य की वही इन्द्रियां हैं, वही बुद्धि और वचमभी वही है परन्तु एक धनकी गर्मी न रहने

#### से मनुष्य क्षणमात्र में और का और ही होजाताः है ॥ ४०॥

40. It is a great wonder that the man when deprived of the pride of wealth becomes a quite different thing in a moment although all the senses, the actions, the sharp intellect, the speech and the person are the same.

## यस्यास्ति वित्तं स नरः कुळीनः

स पण्डितः स श्रुतवान् गुणज्ञः। स एव वक्ता सच दर्शनीयः.

सर्वेगुणाः काञ्चनसाश्रयन्ति ४१

जिस मनुष्य के पास धन है, वही अच्छे कुल वाला, बुद्धिमान्, शास्त्रवेत्ता, गुणी, वक्ता, और सुन्दर स्वरूपवाला समक्ता जाता है भावार्थ यह कि सब गुण धम केही आश्रय रहते हैं " ४९ ॥

41. Whosoever possesses wealth is considered of a noble firmily, a learned man, a scholar and eloquent speaker and a beautiful person for all qualities depend upon wealth.

दौर्मन्त्र्यान्नृपतिर्विनश्यति यतिः सङ्गात्सुतो लालना— दिप्रोऽनध्ययनात्कुलं कुतनया-च्छीलं खलोपासनात् । ह्रीमिद्यादन वेक्षणा दिप क्षिः स्नेहः प्रवासाश्यया— न्मेत्री चाप्रणयात्समृद्धिरनया-त्यागात् प्रमादाद्धनम् ४२ ॥

बुरे परामर्श से राजा, मेलनोल से जंन्यासी, लाड ध्यार से पुत्र, विद्या न पढ़ने से ब्राप्सण, दुष्ट संतानसे कुल, कुरंग से श्लील, नद्यपान से लज्जा, देखसाल न करने से खेती, विदेशमें रहनेसे स्नेह, आधीनताके विना मिन्नता, अनीतिसे धन सम्पत्ति, विरक्ति और प्रमादसे धन नष्टहीं जाता है ॥ ४२॥

42. The king is ruined by an ovil counsil, the ascetic by mixing in a bad company, the son by fondness, (love) the Brahman by not

studying the Vedas, the house by a bad son, character by the service of the mean, shame by drinking, a crop by not guarding it, love by residence in a foreign land, friendship by want of affection, prosperity by imprudence, wealth by pride and requisition.

दानं भोगो नाशस्तिस्रो, गतयो भवन्ति वित्तस्य । यो न ददाति न भुङ्क्ते, तस्य तृतीया गतिर्भवति ॥ ४३॥

द्रान, भीग और नाश ये तीन मार्ग घन निक-छने के हैं। जो मनुष्य धन की न द्रान करता भीर न भीगता है उस के घन की तीसरी गति (माश्र) होती है॥ ४३॥

43. Donation, enfoyment and loss are the three states of wealth the person who neither gives it in charity nor enjoys it has his wealth full in the third state (loss).

मणिः शाणोल्लीढःसमरविजयी हेतिनिहतो मद्क्षीणोनागः शर्दोद्दसरितःश्यानपुळिनाः। कलाहोषश्चन्द्रः सुरतमुदिता बालललना। त निम्नाहोभन्तेगलितविभवाश्चार्थिषुजनाः ४४

इन की शोभा चीणताही में होती है ? सान पर घिसे हुए हीरे की, युद्ध से जीतनेवाले शस्त्र से घायल की, सद से मुक्त हस्यी की, शरद्व्यतु में घोड़े जलवाली नदी की, द्वितीया के चन्द्रना की, रित से पीड़ित बाल स्त्रीकी और अतिदान से निर्धनहुए पुष्प की शोभा होती है ॥ १४ ॥

44. Diamond polished on the stone, warrior who has gained a battle elephant whose intoxication has been got over, less watered stream of the winter season, the moon of the day of Duj, young woman disfigured of ornament by lashews of night and a poor by money gifts etc, all these are shined by such habits.

परिक्षोणःकश्चित् स्पृह्यति यवानां पसृतये । सपश्चात्सं पूर्णी कलयति धरित्रीं तृणसमाम्॥ अतश्चानेकान्त्याट् गुरुलघुतयार्थेषु धनिना। मवस्थावस्तूनि प्रथयति च सङ्कोचयति च ४५

जब मनुष्य अत्यन्त हीन दशा में होता है तब षोड़े से जी की ही इच्छा करता है परन्तु वही पुरुष जब अति घनाट्य होजाता है, पृथ्वी की भी तृणसमान गिनने खगता है। इस कारण ये दोनों अवस्था ही पुरुष को छोटा और बड़ा बनाती हैं भीर बस्तुओं को भी बढ़ाती और घटाती हैं ॥ ४५॥

45. When a man is in the poor state he wishes to have half handfull of rice but when the same man becomes rich chough he cares the earth even like bit of grass. With this reason two circumstances make the man great and small, spreads and conjeals other thing.

राजन्दुधुक्षित यदि क्षितिधेनुमेनाम्, तेनाच वत्सिमव लोकममुं पुषाण । तिस्मिश्च सम्यगिनशं परिपोष्यमाणो, नानाफलैः फलति कल्पलतेवसूमिः॥ ४६॥ राजन् ! यदि पृथ्वीक्षय गौ को दुहा चाहते हो सब वत्तक्षपी प्रजा को प्रछी प्रकार पोषण करो । जब यह वत्त प्रछी प्रकार पुष्ट कियाजा-यगा तभी यह भूमि कल्पलता की भांति नाना प्रकार के फल फूलों से फलेगी ॥ १६॥

46. Oh king! if then wishest to milk the cow of the earth (kingdom) protect the subjects like children for they, day and night being well protected the land of brings forth many kinds of fruits like Kalap Ialta in the Heaven.

सत्यानृता च परुषा प्रियवादिनी च हिस्रादयालुरापिचार्थपरावदान्या। नित्यव्यया प्रचुरनित्यधनागमा च वेश्याङ्गनेव नृपनीतिरनेकरूपा॥ ४७ ॥ राषा छोगोंकी नीति कहीं सबी, कही कूठी, कहीं कठोर और कहीं नीठा बोडनेवाली, कहीं हिंचा और कहीं द्या करानेवाली कहीं छोभ से सरी और कहीं उदारता से पूर्ण कहीं व्यय और कहीं संचय कराने वाली वेश्या के समान अनेक रूप धारण फरती है॥ ४०॥

47. Like a prostitute King's policy assumes many forms it tells the truth, untruth, severe or sweet things, it is cruel, kind, solfish, liberal, prodigal or frugal as suits it.

आज्ञा कीर्तिः पालनं ब्राह्मणानाम् दानं भोगो मित्रसंरक्षणं च । येषामेते षड्गुणा न प्रवृत्ताः कोऽर्थस्तेषां पार्थिवोपाश्रयेण ॥ ४८॥

विद्या, कीर्ति ब्राह्मणोंका पालन, दान करना, शोग और मित्रों की रक्षाकरना, ये हैं गुण जिन में नहीं आए उन पुरुपों को राजा के यहां अधिकार पाने का क्या लाभ हुआ ॥ ४८॥

48. What is the use on those persons being in a king's service who have not got these six virtues in them viz learning, fame, maintenance of Brahmans, generosity, love of enjoyment, the protection of friends.

यदात्रां निजभालपद्दालिखितं स्तोकंमहद्दा धनम् । तत्प्राप्नोति सरुस्थलेपि नितरां मेरी ततोनाधिकम् ॥ तद्दीरो भव वित्तवत्सु रू-पणां वृत्ति वृथा मा रूथाः, कूपे पश्य पयोनि-धावपिघटो गृहणाति तुल्यं जलम् ॥ ४६॥

योड़ा या बहुत जो कुछ धनादि द्वारा सुख प्राप्त होना विधाता ने मस्तक में लिख दिया है जसर भूमि और सुमेर पर्वतपर जानेसे भी न्यूना-धिक नहीं होसका। इस लिये धीरज करो और धन वालों के पास जाकर द्या याचना मत करो देखो, घड़ा कूप और समुद्र मेंसे वरावर ही जल-ग्रहण करता है॥ ४९॥

49. Whatever wealth little or much is decreed by God to one's lot can be got even in a desert, not a bit more can be obtained on the Meru mountain; therefore do not eccept a mean work in the service of a rich, be contended, don't you see that a pitcher let down either in a well or in ocean holds an equal quantity of water.

त्वमेव चातकाधारोऽसीति केशां न गोचरः। किमंभोदवरास्माकं कार्पण्योक्तिःप्रतीक्ष्यते५०

हे जड़द ! कीन नहीं जानता कि तुमही चात-क पित्रयों के आधार हो, फिर भला हमारे दीन वचनों की क्यों प्रतीक्षा कर रहे हो ? ॥ ५० ॥

50. Oh best cloud! who is it !that does not, know that you are the support of Chatak; why do you wait for our poor solicitation.

रेरेचातक सावधानमनसा मित्रक्षणं श्रू-'यता, मम्मोदाबहवो हिसन्ति गगने सर्वे पि नैतादृशाः । केचिद्वृष्टिमिरार्दयन्तिवसु धां गर्जन्ति केचिद्वृथा, यं यं पत्र्यास तस्य , तस्य पुरतो मा बृहि दीनं वचः ॥ ५९ ॥

अरे पपीहा ! सावधान होकर हमारा वचन सुन ले, आकाश में बहुत से बादल हैं परन्तु सब सनान नहीं हैं। उन में से कोई तो जल वर्षा कर पृथ्वी को पूर्ण कर देते हैं और कोई २ ख्थाही गरजते हैं इस कारण, हैं नित्र ! सभी के आगे दीनता से जल के लिये नत पुकार ॥ ५१ ॥

51. Oh friend Chatak! listen to me for a moment with undivided attention; though many clouds live in the sky yet all are not alike, only some wet the earth with rain, but others thunder in vain; hence you should not make application before all that you happen to see

अकरणत्वसकारण विग्रहः परघने परगोपिति च रप्टहा । सुजनवन्धुजनेष्वसहिष्णुता

प्रकृति सिद्धमिदं हि दुरात्मनाम् ॥ ५२॥ निद्यीपना, विना कारण वैरकरना, पराएधन की इच्छा रखना, पराई खीको चाहना, चज्जनों की वात न मानना और कुतुम्ब की बड़ाई न देख सकना ये है अवगुण दुष्ट मनुष्यों में स्वामा-विक होते हैं॥ ५२॥

52. Cruelity. groundless quarrel, desire for the wife and wealth of others, nonfor-

bearance towards good men and relations are natural to the evil minded.

दुर्जनः परिहर्तव्यो विद्ययाभूषितोऽपि सन्। मणिनालंक्ठतःसर्पः किमसो न भयंकरः ५३

दुर्जन मनुष्य विद्वान् होने पर भी त्याज्य है क्योंकि निए से भूषित सर्प क्वा भय देनेवाला नहीं होता ? ॥ ५३ ॥

53. A vicious man though adorned with knowledge, should be avoided for is not the serpent decorated with jewels fearfull.

जाडचं ह्रीमित गण्यते व्रतस्वौ दम्भः शुचौ कैतवम्, शूरे निर्घृणता मुनौ विमित ता देत्यं प्रियालापिनि । तेजस्विन्यविलप्त-ता मुखरता वक्तर्यशक्तिः स्थिरे, तत्कोनाम गुणो भवेत्सगुणिनां यो दुर्जनेनीकितः ५४

दुर्जन, लज्जावान्को शिषिल, ब्रतीको दम्भी, पवित्र को छली, ग्रूर को दयाहीन, योड़ा बोलने वालेको मूर्ख, मीठा बोलनेवाले को दीन, तेजस्स्न को अहंकारी, वक्ताको वकवादी और शान्तिचित्त को निकम्मा कहते हैं। गुणियों का कोई गुण ें जिस पर दुर्जनों ने कलंक न लगाया हो॥ ५४॥

54. What virtue of the good is there that has not been blamed by the bad? modesty is thought as dullness, perseverance in a vow as hypocrisy, purity as humbug, bravery as cruelty, silence as stupidity, sweet speech as humility, fame as pride, eloquence as garrulity, and tranquility as weakness.

लोमश्चेद गुणेन किं पिशुनता यद्यस्ति किं पातकैः, सत्यं चेत्तपसा च किं शुचिम नो यद्यस्ति तीर्थेनिकं । सौजन्यं यदि किं गुणेः स्वमहिमा यद्यस्ति किं मंडनैः, सदि द्या यदि किं धनैरपयशो यद्यस्ति किं मृत्यु ना ॥ ५५॥

यदि मनुष्य में लोभ है तब और अवगुण हों या नहीं, जो निन्द्क है उसे और पापों से क्या प्रयोजन ? सत्यवादी को अन्य तपों से क्या लाम ? शुद्ध मन वाले को तीथों से क्या फल ? सज्जमों को मित्र एवं कुटुम्वियों की क्या कमी है ? जिन का यश फैलरहा है उन्हें अन्य आभूषणों का क्या करनाहै ? जिनमें विद्या है उन्हें धनसे क्या लाम ? 'और जिन का अपयश होरहा है उन को सत्यु से क्या अधीत् वे जीवितही मरे के समानहैं ॥ ५५ ॥

55. No vice is greater than avarice, no sin is greater than cruelty, no asceticism is greater than veracity, no virtue is greater than good nature, no holy place is better than pious mind, no decoration is greater than magnanimity.

शशी दिवसधूसरो गलितयौवना कामिनी, सरो विगतवारिजं सुखमनक्षरं स्वाकृतेः। प्रभुधनपरायणः सततदुर्गतः सज्जनो, नृपाङ्गणगतःखलो मनसि सप्त शल्यानिमे५६ अर्जुहरि जी कहते हैं कि ये सातवातैं हमारे नन में कांट्र समान खटकती हैं। १ दिनका मछीन चन्द्रमा २ यौवनहीन नारी ३ कमलहीन तालाब ४ सुन्दर स्वरूपवाला मूर्ख ५ धन का लोभी राजा ६ निर्धेन सत्पुरुष ७ और राजसभा में दुष्टीं का बास ॥ ५६॥

56. The moon shine of light in the day, the women of decayed beauty, the lake destitute of letuses, the illiterate beautiful person, a covetious master, a poor good man, clown in the court of a king, are the seven thorns so to speak in my mind.

### न कश्चिचं डकोपानामात्मीयोना मम्भुजाम्। होतारमपिजुह्वानं स्पृष्टो दहति पावकः ५७

जिस प्रकार अग्नि इवन करनेवाले की भी छूने से जलादेती है उसी प्रकार महा क्रोधी राजाओं कामी कोई मित्र नहीं होता ॥ ५७॥

57. The kings of firy temper are friends to no one just as the fire caught at a sacrifice burns the sacrificer himself.

मौनान्मूकः प्रवचनपदुश्रादुलो जल्पको वा भृष्टः पार्श्वे वसति च तदादूरतश्राप्रगरुभः । क्षांत्याभीरुर्यदिन सहते प्रायशो नाभिजातः सेवाधर्मः परमगहनो योगिनामप्यगम्यः ५८

' सेवक पुप रहने से गूंगा, बोलनेसे बावला या बकबादी, पास रहनेसे ढीठ, दूर रहनेसे बुद्धिहीन, समा करने से हरपोक, और न सहारने से नीच कुल का समक्ताजाता है। इससे प्रतीत होता है , कि सेवा पर्स इतना कठिन है, कि योगीजनों से भी नहीं निभसका ॥ ५८॥

58. The obligations of service are so difficult as to be unaccomplished by Yogies; for, a man is called dump from silence, arrogant from eleverness in speaking intrusive from keeping close at a side, unready from keeping at a distance, timid from forbearance and inguity oble from inability to bear with.

उद्गासिताखिलखलस्य विशृंखलस्य

प्राग्जातविस्तृतनिजाधमकर्मवृत्तेः। दैवादवाप्तविभवस्य गुणदिषोऽस्य नीचस्य गोचरगतैः सुखमास्यते कैः ५६

जो अनेक दुष्टों को उभारनेवाला, किसी की बात न पा भेवाला, जिसके पूर्वजन्म कत अनेक, पाप प्रकट हो रहे हैं. दैवयोग से सम्पत्तिवाला भी हैं, सद्गुणों से बैर रखनेवाले ऐसे नीच

मनुष्य के वश में या पास रहकर किस की सुख

प्राप्त हो सका है ॥ ५९ ॥

Who has · obtainedease in the (company) of the vile man who reveals all waggery in himself who is unfettered by law whose tendency of evil doing of previous life is awakened, who has got wealth by chance and who hates virtue?

आर्म्भगुर्वी क्षयिणी क्रमेण लघ्वी पुरावृद्धिमती च पश्चात्। दिनस्य पूर्वाईपराई भिन्ना

#### छायेव मैत्री खलसज्जनानाम्॥ ६०॥

मध्यानह से पहिले जिस प्रकार छाया पहिले बड़ी और बाद को छोटी होती जाती है इसी प्रकार दुर्जन की: मित्रता का हाल है। परन्तु सत्पुरुपोंकी मित्रता मध्यान्होत्तर छायाकीसमान प्रथम छोटी और बाद को बढ़ती जाती है॥ ६०॥

60. The friendship of good and bad men is like the fore and after noon shadow during the day which increases in the beginning, but gradually declines and which is little before but afterwards increases much.

मृगमीनसज्जनानां तृणजलसंतोषविहित वृत्तीनाम् । छुन्धकधीवरिषशुना निष्कारण वैरिणो जगति ॥ ६१ ॥

हिरन, सळली और सज्जन, घास, जल और सन्तोष द्वारा अपना २ जीवन व्यतील करते हैं। परन्तु व्याघ घीवर और दुर्जन अकारणही इन से वैर रखते हैं॥ ६१॥ 61. The deer, fish and the virtuous man are contented with grass, water and have necessaries respectively. Still in the world the hunnter, the angler and the rogue are their enemies without cause.

वाञ्छासंज्जनसंगमे परगुणे प्रीतिश्री नम्नता, विद्यायां व्यसनं स्वयोषिति रति-लोंक।पवादाङ्मयम् । भक्तिः श्रालिनि शक्ति रात्मदमने संसर्गमुक्तिः खले, ष्वेतेयेषुवसं ति निर्मलगुणास्तेभ्योनरेभ्योनमः ॥ ६२॥

जो मनुष्य सत्संग में रुचि, दूसरे के गुणों में भेम, वड़ों से नम्नता, विद्या में व्यसन, अपनी ही खी से भेम, लोक निन्दाका भय, ईश्वर में भक्ति, कुसंग का त्याग और यन रोकने की शक्ति रखते हैं सन को हमारा प्रणान है ॥ ६२ ॥

62. We bow to those men who possess these good qualities; desire for the company of good men, a love for the qualities of others, and obedient to great man and have affection with their own wife, and fear from "lokninda, regard for God and a power to oppress their own feelings and disdain from the bad company

> विपदि धैर्यमथाभ्य दयेक्षमा, सदिस वाक्पटुता युधि विक्रमः। यशिस चाभिक्षचिव्यसनं श्रुतौ, प्रकृतिसिद्धमिदं हि महात्मनाम्॥६३॥

निम्नलिखित ६ गुण महात्माओं में स्वाभावि-क होते हैं १ बिपत्ति में घीरज २ अम्युद्य में क्षमा ३ सभा में बाणी की चतुराई, ४ युद्ध में पराक्रम, ५ यश में इच्छा ६ शास्त्र में व्यसन ॥ ६३॥

63. Fortitude in adversity, and moderation in prosperity, clopuence in assemblies, and
courage in the fields, desire of fame, and attachment to the study of sacred Shastras are the natural perfections of great minds.

प्रदानं प्रच्छनं गृहमुपगते संभ्रमविधिः। प्रियक्टत्वा मीनं सद्दासि कथनं चाप्यपक्रतेः॥ चतुरसेको लक्ष्म्यां निरिभमवसारः परकथाः। सतां केनोद्दिष्ट विषममसिधारावसमिदम् ६४

१ दान प्रकट न करना, अभ्यागत का आदर करना, अलाई करके गीन रहना, दूमरेके उपकार को सभा में कहना, धन पाक्तर अभियान न कर-मा, दूसरे की चर्चा में उस की बुराई को बचा कर कहना ये तलवार की धार के समान नियम सत्पुत्तकों की किसने सिखाए हैं? ॥ ६४॥

64. Who has tanght the saints (this brat the manner of department) as difficult as walking on the edge of a sword namely charity in privacy, hospitality to guests, silence after beneficience, acknowledging the gratitude of others in a public assembly, humility in affluence and inoffensive talk about others.

करे श्लाध्यस्त्यागः शिरासि गुरुपादप्रणयिता मुखेसत्यावाणी विजयि मुजयोवीर्यमतुरुम् हृदिस्वस्था वृत्तिः श्रुतमधिगतैकव्रतफलम् विनाप्पैक्वर्येणप्रक्रतिमहतांमण्डनमिदम् ६ ५ दान देने से हाथ, गुरुओं के घरणों में भुकाने से शिर, सत्य कहने से मुख, बड़े पराक्रम से दोनों बाहु, शुद्ध दित्त से इदय और शास्त्र के प्रवण से कान बिना सम्पत्ति केही, प्रारुतिक आभूषणों से विभू-षित होते हैं॥ ६५॥

65. It is an ornament of naturally great men without wealth that their hand is decked with generosity, their head with a nod to the feet of the teacher, their mouth with true speaking, their both arms with matchless prowess, their mind with pure thought and their ear with hearing the sacred shastras.

सम्पत्सु भहतां चित्तं भवत्युत्पलकोमलम् । आपत्सु च महाशैल शिलासंघातककेशम् ६६

महापुरुषों का चित्त सम्पत्ति में कमल से भी कोमल और बिपत् समय में पर्वत की बड़ी शिला के समान कठोर होजाता है॥ ६६॥

66. The mind of great man becomes soft as a lotus in the time of prosperity but in misfortune hard as a ridge adamantine rocks.

संतप्तायसिसंस्थितस्यपयसीनामापि न ज्ञायते मुक्ताकारतयातदेवनिळनीपत्रस्थितं राजते। स्वात्यांसागरशक्तिमध्यपतितं तन्मौक्तिकं-जायते। प्रायेणाधममध्यमोत्तमगुणाः संसर्गनितोदोहिनाम्॥ ६७॥

गर्स लोहेपर बूंद गिरकर नष्ट होजाती है यदि वही बूंद कनलपत्र पर गिरे तब मोती के समान शोभित होती है भौर यदि स्वांति नद्यत्र में सीप में गिरे तब मोती बनजाती है। इससे यह सिद्ध हुआ जि अधन मध्यम और उत्तम गुण प्रायः संग से होते हैं॥ ६०॥

67, Generally the low and the middle and the high qualities of people are obtained from company; as for instance on trace of water remains when put on hot iron but when placed on a lotus leaf it shines like a pearl yan when dropped into the cavity of an oyster at the time of Swati it becomes a real pearl.

यः श्रीणयेत्सुचरितैः पितरं स पुत्रो

यद्गतिय हितिनिच्छिति तत्कलत्रम् । तान्मत्रमापदि मुखे च समक्रियंय देतत्रयं जगित पुण्यकृतो लभन्ते ॥६८॥ अच्छे कामों से अपने पिता को प्रसन्न रखने वाला पुत्र, सर्वदा अपने भर्ता का हित चाहने वाली स्त्री और इस दुःख से वरावर सहायक रहने वाला नित्र, ये तीनों संसार में उसी को मिलते हैं जिसने पूर्वकालमें बहुत पुरुपकियाहै॥६६॥

68. He is the son who pleases the father with his good conduct, she is the wife who has at heart the good of her husband, and he is the friend, who is ever the same whether in prosperity or in adversity. These three are only obtained in the world by the lucky.

एको देवः केशवो वा शिवो वाएकं मित्रं भूपितर्वायतिर्वा ।
एको वासः पत्तने वा वने वाएका नारी सुन्दरी वा दरी वा ॥ ६९ ।

एक देवता का स्पासक बनना चाहिये चाहैं विष्तु हों वा शिव, एक नित्र करना चाहिये चाहै राजा ही वा संन्यासी, एक जगह रहना चाहिये चाहे नगर हो वा बन और एक स्त्री:से प्रीति कर-ना चाहिये चाहै सुन्दरी स्त्री हो वा पर्वत की गुफा हो ॥ हैं ॥

69. Worship only one lord whether Shiv or Krishna, have friendship with one man whether with king or with a hermit, live at one place whether in a willage or in a jungle, love with one lady whether beautiful or ugly.

नम्रत्वे नोन्नभन्तः परगुणकथनैः स्वान् गुणान् ख्यापयन्तः, स्वार्थान् सम्पादयन्तो विततिप्रयतरारम्भयत्नाः परार्थे । क्षान्त्ये-वाऽऽक्षेपरूक्षाक्षरमुखरभुखान् दुर्जनान् दूष-यन्तः, सन्तः साश्चर्यचर्या जगति बहुमताः कस्य नाम्यर्चनीयाः॥ ७०॥

जी महात्मा मस्रता से संचे होते हैं, पराए

गुणों के वर्णनहीं से अपने कार्य की सम्पादन करते हैं और कठोर वाक्यों से युराई करने वास्त्र दुष्टों को अपनी चनाही से दूषित करते हैं ऐसे आश्चर्य कर्मा महात्मा किससे नहीं पूजे जाते? 90॥

70. By doing respect to others, themselves are respected. by saying the virtue of the others, their own virtues are spread, by doing the works of others in a good manner their own works are goodly done, and blames the bad man by forbearence. The saints of such like good acts are by whom not respected.

भवन्ति नम्रास्तरवः फलोद्गमे

नवाम्बुभिभूमि विलिम्बिनो घनाः । अनुद्धताः सत्पुरुषाः समृद्धिभः स्वभाव एवेष परोपकारिणाम् ॥ ७१ ॥ जिस प्रकार फलों से छदे हुए इस मुक्जाते हैं गौर नवीन जल से भरे हुए सेघ पृथ्वी की ओर नमत हैं, उसी प्रकार सक्तन भी ऐश्वर्य पाकर नम्र हो जाते हैं क्योंकि यह परोपकारियों का स्वभावही है ॥ ९१ ॥ 71. The nature of the benevolent is that being good natured, they are humble even in prosperity just as the trees bend down with the weight of fruits or as the clouds hang down with the excess of rain water.

श्रोत्रंश्रुतेनेव न कुण्डलेन दानेन पाणि-नेतु कङ्कनेन । विभातिकायः करुणापराणां परोपकारेनेतुचंदनेन ॥ ७२ ॥

कानों की शोभा शास्त्रों के श्रवण से हैं कुरहल से नहीं, हाथोंकी शोभा दानसे है कंकणसे नहीं और करणापरायण मनुष्यों के शरीर की शोभा परोपकार करनेसे हैं चन्दन आदि सुगन्धित द्रव्य लगानेसे नहीं ॥ ९२ ॥

72. The ear is beautified by hearing the Shastras not by wearing earrings, the hand is beautified by the gifts and not by armlets the body is beautified by doing good to others, and not by painting sandal.

पापान्निवारयति योजयते हिताय । गुद्धं च गूहति गुणान् प्रकटीकरोति । आपद्गतं च न जहाति ददाति काले सन्मित्रलक्षणिमदं प्रवदन्ति सन्तः॥७३॥ को नित्र अपने मित्र को पापकर्म से रोकता, उसके हित के लिये उपदेश करता, गुप्त बातों की छिपाता, गुणों को प्रकट करता, विपत्ति समय में भी साथ देता और भवसर प्राप्त होने पर यथा-शक्ति धम देता है उसको संतं लोग समित्र कह-ते हैं॥ ९३॥

73. Saints say that the true of the virtues friend are, that he wards off evils, works for good, hides secrets, reveals virtues, does not desert in misfortune, supports in famine.

पद्माकरं दिनकरो विकची करोति-चन्द्रोविकाशयित कैरवचक्रवालम् । नाभ्यार्थितो जलधरोऽपि जलं ददाति सन्तः स्वयंपरहिते सुक्कताभियोगः॥७४॥ जिस प्रकार सूर्यं विना प्रार्थना कियेही कमल

जिस प्रकार सूर्य विना प्रार्थना कियही कमल को खिलाता है, चन्द्रमा भी कुमुदिनी के समूह को स्वयं प्रमुक्तित करता है भीर मेघ भी विना मांगेही जल बर्गाता है उसी प्रकार सत्पुरूप भी बिना कहेही परोपकार करने में दत्त जिल रहते हैं॥ 98॥

74. Saints work for the good of others of their own accord; juse as the sun, the lord of the day, opens the buds of a multitude of lotuses, the moons those of a field of water lillies, and clouds shower unsolicited.

एके सत्पुरुषाः परार्थघटकाः स्वार्थ परि स्वज्यये । सामान्यास्तु परार्थमुद्यमभृतः स्वा भीविरोधेन ये॥ तेऽमी मानुषराक्षसाः पराहितं स्वार्थाय निष्ननित ये। येनिष्ननित निरर्थकं पराहितं ते केन जानीमहे ॥ ७५॥

इस संसारमें वे सत्पुत्तव हैं जो स्वार्थ को त्याग कर पराया कार्य सिद्ध करते हैं। साधारण मनुष्य अपना काम न बिगाड़कर दूसरों का हित साधन करते हैं मनुष्यों में राह्मस वे हैं जो अपने काम के लिये दूसरों का कार्य नष्ट कर देते हैं। भीर जो विना प्रयोजन दूसरों का काम बिगाइते हैं उन का नाम इस भी नहीं जानते कि वे कीन हैं?॥ ७५॥

75. The best men are those who are engaged in the interest of others without the consideration of self, the middling are those who are engaged in the good of others without the opposition of their own interest and they are devils who destroy the interest of others for their own good, but we do not know what we call them who destroy the interest of others for nothing.

क्षिरेणात्मगतोदकायहिगुणादत्ताः पुराते-ऽिलळाः, क्षीरेताहमवेक्ष्य तेन पयसास्वात्मा कृशातो हुतः । गन्तुं तावकमुन्मनास्तद्भ-वद्दृष्ट्वा तु भित्रापदम् , युक्तं तेन जलेब शाम्याति सतां मैत्री पुनस्तस्त्वीदृशी॥ ७६॥ दूध ने अपने साथ मिले हुए जल रूपी भित्र को क्षपना सब गुण और रूप देदिया, दूध को ज्ञान देख जल ने (मानों उस की रक्षा के लिये)
अपने को अग्न में जला दिया दूधने भी मित्र
को इस विपत्ति में देख स्वयं अग्नि में गिरमा चाइ।
परन्तु जल के छींटे पाकर अपने मित्र को आया
समक्ष फिर ठरडा होगया ठीक है सज्जनों की
मित्रता ऐसी ही होती है॥ ९६॥

76. The milk placed on fire to boil gives all its qualities to the water that comes to it, and the water perceiving the milk burn sacrifices itself into the fire the milk seeing the trouble of its friend wishes to go into the fire, but being again united with it, it subsides. This is the model of the friendship of the good.

इतः स्वापिति केशवः कुलमितस्तदीयद्विषा। मितश्च शरणार्थिनां शिखरिणांगणाः शेरते । इतोऽपि वडवानलः सह समत्तसंवर्तके रहोविततमूर्जितं भरसहं च सिन्धोर्वपुः॥७७॥ समुद्रमें एक ओर शिवनाग पर विष्णु भगवान

समुद्रम एक आर शबनाग पर विष्णु भगवान सोरहे हैं, दूसरी ओर दैटपराज निवास करता

है एक भोर शरणागत पर्वतों के धमुदाय पहे हैं दूसरी भोर बड़बानल धमकरहा है परत्तु आश्चर्य है, कि इतने परभी समुद्र का महान पराक्रमी और भार सहने वाला शरीर अचल और अक-म्प है॥ 99॥

77. There sleeps Vishnu lying on sheshning in the ocean and also there are many mountains in the bottom of it and moreover there is the fire in it which gives heat to the water of the ocean, but notwithstanding all these things he never hesitates. This shows that the ocean is a great body capable of bearing burden, so this is the way of the good man.

तृष्णां छिन्धि भज क्षमां जिह मदं पापे रितं मा कथा, सत्यं बूह्यनुयाहि साधुपदवीं सेवस्व विद्वजनान् । मान्यान्मानय विद्वि-षोप्यनुनय प्रख्यापय स्वान्गुणान्, कीर्तिपाल य दुःखितेकुरु दयामेतत्सतां लक्षणम् ॥७८॥ वण्णां की काटो, समाको धारण करो, मद्को त्यानी, पापकर्स से बची, सच बीटी सक्जनीं के मार्ग पर चली, विद्यानों की सेवा करी, मान्यपुर-चौंका सत्कार करी, शत्रुकों को भी प्रसन्न रक्खी गुणों की विख्यात करी, यशका पालनकरी, और दुखियों पर द्या रक्खी। वस यही सत्पुरुषों के लक्षण हैं॥ १८॥

78. The characteristics of the good are to destroy desire, to observe forgiveness, to give up pride, not to set mind on sin, to speak the truth, to wend the way for righteousness, to support earning to respect merit to love even the enemy to reveal others' virtnes, to guard othera' fame, and to have mercy upon misery.

मनिस बचीस काये पुण्यपीयूषपूर्णा-स्त्रिभुवनसुपकार श्रेणिाभः श्रीणयन्तः । परगुणपरमाणूनपर्वती कृत्य नित्यं निजहृदिविकसन्तःसन्तिसन्तःकियन्तः ७६॥ ऐसे महात्मा क्रिनके सन वचन और शरीर में

पुण्यक्कर्ष अमृत भराही और जो त्रिलोकी के

तृप्त करनेवाछे एवं दूसरे छोटे से गुणों कोभी बड़ा भाग पर प्रसन्त होते हों इस संसार में बहुत कम हैं॥ १९॥

79. How many are the saints who are full of the nectar of holiness of the mind, speech and the body who please the three world by a series of good acts, who show the little virtue of the other men like mountain, and who are happy in their own mind?

किं तेन हेमगिरिणा रजतादिणा वा यत्राश्रिताश्च तरवस्तरवस्तएव । मन्यामहे मलयमेव यदाश्चयेण

कङ्कोलिनिम्बकुटजाअिपचन्दनाःस्यः ॥८०॥ उस तुमेर और कैलाश पर्वतकी क्या बड़ाई है जिस के आश्रित इस जैसे के तैसे बने हुए हैं इस तो मलपायल की प्रशंसा करते हैं कि जहां कंकील निम्ब जैसे कड़वे दृक्ष:भी चन्दग होजाते हैं॥ ८०॥

80. What is the use of those gold and silver mountains whose trees remain as trees, we admire the Malayachal where the Kankal,

Nim and other Kutaj etc. trees decome sandal wood.

रत्नैर्महार्हेरतुतुषुर्न देवा-नमेजिरे भीमविषेण भीतीम् । सुधां बिना न प्रययुर्विरामम्-न निश्चितार्थोद्दिरमन्ति धीराः॥८१॥

यद्यपि देवताओं ने समुद्र में से अनेक अमूह्य रत्न पाए परन्तु समुद्र का मधना नहीं छोड़ा और प्रयंक्तर बिप से भी डरकर अपना मनोरथ नहीं त्यागा यावत् अमृत नहीं मिछा तावत् उस काम को नहीं छोड़ा इससे सिद्ध होता है कि घीरलोग अपने मनोरथ को विना सिद्ध किये विश्रान नहीं लेते ॥ ८१॥

81. The wise do not desist from the ascertained truth; hence the gods were not satisfied with valuable gems; nor vere they afraid of the danger of very venomons poison; nay they did not content themselves of short nectar.

क्वचिद्भूमी शय्या क्वचिद्रि च पर्य-द्भशयनम्, क्वचिन्छाकाहारी क्वचिद्रि च शाल्योदनशचिः। क्वचित्कन्थाधारी क्वचि-द्रि च दिव्याम्बर्धरो, मनस्वी कार्यार्थी न गणयति दुःखं न च सुखं ॥ ८२॥

- कहीं भूमि परही और कहीं पलेंग पर सोते कहीं शाक आदि भोजन कर निवाह करते और कहीं चावल आदि उत्तम पदार्थी का भोजन कर रेते, कहीं गुदही आदि पहिनते और जहीं खन्दर वस्त्र धारण करते हैं। निदान, कार्य्य सिद्धि चाहनेवाले विचार शील पुरुष हु:स और दु:ख की प्रवाह नहीं करते॥ पर ॥
- thing does not regard either pleasure or pain. He sometimes makes his bed on the ground at others he sleeps on couch; sometimes his food is only herbs at others he eats nice cooked rice, sometimes he wears a guilted or a tattered garment, at others he wears a splendid dress.

ऐश्वर्यस्य विभूषणं सुजनता शौर्यस्य वाक्संयमी, ज्ञानस्योपशमः श्रुतस्य विनयां वित्तस्य पात्रे व्ययः । अक्रोधस्तपसः क्षमा प्रभवितुर्धर्मस्य निव्यज्ञिता, सर्वेषामिषम्ब-कारणमिदं शीलं परं सूषणम् ॥ ८३ ॥

रिष्वर्थे की घोमा सक्तनता, भू ता की दीन कियन, जानकी शान्ति, विद्या की नसता, घनकी सुपान को दान, तपस्या की क्रीथ न करना, प्र- भुता की समा कीर घेरमें की शोमा छल रहित होता है परन्तु शील सब गुणों का कारण और परस आभूवण है। दि ॥

83. Good nature is the best ornament of power and affluence; measured speech of bravery; tranquility of knowledge; humility of erudition, donation of the deserving of wealth; absence of anger of asceticism; forgiveness of authority: undeecitfulness of virtue but good conduct, the cause of all is the greatest ornument of all.

निन्दन्तु नीतिनिपुणा यदि वा स्तुवन्तु, लक्ष्मीः समाविशतु गच्छतु वा यथेष्टम् । अचैव वा मरणमस्तु युगान्तरे वा, न्याय्यारपथः प्रविचलन्ति पदं न घीराः॥८१॥

नीति के जाननेवाले चाहैं निन्दा करें या रहुति, घन आए या जाए और चाहे आजही जाणानत हो या फल्पानतर में परन्तू धीरपुरूष न्याय के मार्ग को त्याग कर एक पगसी विरुद्ध नहीं चलते॥ ८४॥

84. The wise do not refrain from the path of justice, altough politions may blame or praise them, wealth may come or depart as it likes, and they may lease the life in a moment or after ages.

भयाशस्य करण्डपीडितत्तनाम्हानिद्धयस्य क्षुधा ऋत्वाऽऽखुर्विवरं खयं निपतितो नक्तं मुखे भोगिनः । तृसस्तित्पिशिर्तनं सत्वरमसौ तेनैव यातः पथा। लोकाः पश्यत दैवमेव हि नृणां चुद्धौ क्षये कारणं॥ ८५॥

एक सर्प पिटारे में वन्द था और भूंख के कारण वहा व्याकुलया उसकी अपने जीवन की आशा नहीं थी परन्तु देवयोग से एक चूहा उस पिटारे में छेद करके सर्प के मुखमें जागिरा। सर्प उसको खा कर तृप होगया और उसी छिद्र द्वारा निकल गया। सो हे मनुष्यों | देखो प्रारब्ध ही मनुष्यं की बढ़ती और घटती में कारण है ॥६॥

85. Oh people! mind! that the fate is the soule cause of prosperity and ruin a serpant which had no hopes whose body was oppressed by the basket holding it and whose sense became languid by hunger had a manse cutting hole in the basket full into its month of its own accord at right and gratify itself with its flesh escaped by that hole.

पातितोऽपि कराघातैरुत्पतत्येव कन्दुकः । प्राचेणसाघुट्चानामस्थायिन्योविपत्तयः ८६ जैसे हाथसे नीचे गिराई हुई गैंद फिर जपर चळछती है उसी प्रकार सत्पुरुपों की विपत्तियां भी स्थिर नहीं रहतीं॥ ८६॥

86. As a boll files off when toasted by hand, the trouble of the good natured generally pass away.

आळस्योदितजुष्याणां शरीरस्थो महान्रिपुः नःस्रजुष्यसमो नस्युः कुर्वाणोनावसीदति८७

धाउल्य कीर चला मनुष्यों के देहमें क्रममें शतु और विल हैं। चलपही वह चीज़ है जिसके 'कारण वसुनं कतो हुःखित नहीं होता॥ द्रुः॥

87. Idleness is the great enemy in the body of man and there is no friend equal to energy by which man does not sink into sin.

छिन्नोऽपिरोहतितरुःक्षीणोऽप्युपचीयते पुनश्चन्द्रः। इति विमृशन्तः संतः संतप्यन्ते न ते विपदा ॥ ८८ ॥

काटाहुआ दृक्ष काल पाकर फिर वढ़ता और

फैलता है। सीण चन्द्रमा भी फिर वृद्धि की प्राप्त हो पूर्ण हो जाता है। इस प्रकार वि-चारते हुए बुद्धिमान्जन विषत समय में नहीं घवड़ाते हैं॥ ८८॥

88. The trees grow again when cut down the moon though decreased becomes full againso the wise man thinking these never takes it ill when in danger and misery.

नेता यस्य वृहस्पतिः प्रहरणं बज्रं सुराः सैनिकाः स्वर्गो दुर्गमनियहः किल हरे रै-रावतो वारणः। इत्यैश्वर्यवलान्वितोऽपि बाले भिद्भग्नः परैः संगरे, तद्युक्तं ननु देवसेवशर णं धिग्धिग्वथा पौरुषम्॥ ८९॥

जिस इन्द्र के यहां वृहस्पति जैसे मंत्री वज़् शस्त्र, देवसेना, स्वर्ग जैसा किला हरिसहायक और ऐरावत हस्ती स्वारीमें परन्तु तवशी इन्द्र शत्रुओं से युद्ध में हारगया इससे यही सिद्ध

## होता है कि प्रारव्यही सब वातों का कारण है और दथा पौरुप को धिक्कार है।। ८९।।

89. Indra although had his minister Brih aspati and the Wajra the weapon and the forces of the gods the paradise as his fort and Irawat as his riding elephant, but at last used to become unsuccessful in the battles. There fore fortune is only to be served and labour can do nothing, sie to it.

कर्मायतं फलं पुंसां बुद्धिः कर्मानुसारिणी । तथापिसुधिया भाव्यं सुविचार्येच कुर्वता९०

कम्मानुसार मनुष्य फल भोगता है और बुद्धि भी कम्मानुसार ही होती है तथापि बुद्धिमान् मनुष्य को उचित है कि वह विचार पूर्वक काम करे॥ ७॥

90. Although the fruits of labour depend upon the past actions of man and the intellect foliows actions yet the wise should do nothing without consideration. खल्वाटो दिवसेश्वरय किरणैः संतापितो मस्तके, वाञ्छं देशमनातपं विधिवशात्ताल स्य मूलं गतः। तत्राप्यस्य महाफलेच पतता भग्नं सशब्दं शिरः, प्रायोगच्छतियत्र भाग्य रहितस्तत्रेव यान्त्यापदः॥ ९१॥

कोई गंजा पुरुष सूर्य्यकी किरणों से तम होकर छायामें वैठने के लिये ता हके वृक्षके नीचे गया प्रारुघ देखिये वहां भी उस इन्न के फल के गिरने से उसका शिर फूटगया। प्रायः भाग्यहीन पुरुष जहां जाताहै विपत्ति भी उसके साथ जाती है ए।।

9I. A bald person being heated in the sun's rays and desiring to go in a shaded spot happened to go beneath a palmtree, but when there the fall of a largs fruit struck his head with a great noise, for wherever goes an unfortunate man misfortune indeed follows him.

शशिदिवाकरयोर्घहपीडनम् गजभुजङ्गमयोरपि बन्धनम्

## मतिमतां च विलोक्य दरिद्रतास् विधिरहो बलवानिति मे मतिः ॥ ६२॥

चन्द्रमा श्रीर सूर्य्य को राहुचे यित देखकर, इस्ती और चर्ष को भी वंधनमें देखकर और बु-द्विमान् मनुष्यों को दरिद्री देख मेरी यही सम्म-तिहै कि प्रारव्धही बलवान् है ॥ ९२॥

92. Having seen the sun and the moon eclipsed or captured by Rahu, the elephant and the snake caught and the wise man poor, I am convinced that fate is powerfull.

मृजति तावदशेषगुणाकरं
पुरुषर्नतमलङ्करणं भुवः
तदिप तत्क्षणभङ्गि करोति चे
दहह कष्टमपण्डितता विधे ॥ ९३ ॥

ब्रह्मा किसी पुरुषको सर्वगुणाकर और भूमि-का एकमात्र भूषण वनाता है परन्तु उसका शरीर वह क्षण भंगुर बनाता है वस इसी से ब्रह्मा की मूर्षता प्रतीत होती है। ए३।। 93. The God makes the Jewel of man the respectable of all qualities to be the ornam ent of the earth still he makes him transitory. Alas! it is a pitiable ignorence of the creator.

पत्रं नैव यदा करीरविटपे दोषो वसन्त स्य किम्। नोल्लू कोऽप्यवलोकते यदि दिवा सूर्यस्य किं दूषणम् ॥ घारा नैव पतन्ति चातकमुखे मेघस्य किं दूषणम्। यतपूर्वं वि-धिनाललाट लिखितं तन्मार्जितु कःक्षमः ९४

यदि करील के वृक्षमें पत्ते नहीं लगते तब इसमें वसन्त ऋतु का क्या दोष ! यदि दिन में उल्लूको नहीं दीखता तब इस्में सूर्यका का अपराध ! और यदि चातक के मुंह में खूंर न गिरे तब मे-घका क्या दूषण है ! इनमें यही मिह होताहै कि जो कुछ विधाता ने मस्तक में लिख दिया है उमें कोई भी नहीं मेट सक्ता !! ९४!!

94. Who can deface what is written by od oon the forehead before his birth? what it

the fault of the spring if no leaf in the tree of Kareer sprouts. How can the sun be blamed if the owl does not see in the day? how can the cloud be blamed if no drop of rain fall into the mouth of the cuckoo.

नमास्यामो देवान्ननु ह्ताविधेस्तेऽपि वशगा विधिवन्द्यः सोऽपि प्रतिनियतकर्मैकफलदाः फलं कमीयत्तं किममरगणैः किंच विधिना नमस्तत्कर्मभ्यो विधिरपिनयेभ्यःप्रभवति ९५

हम, देवताओं को नमस्तार नहीं करते को कि वे भी (खाधीन नहीं प्रत्युत) विधाता के आधीन हैं और विधाता को भी नमस्कार नहीं करते कों कि वहुभी हमारे नियत कम्मीं का ही फड देसका है। जब फड कम्मीधीन है तब देव-ता और विधाता इस्में क्या कर सक्ते हैं। इस लिये हम कम्मेदेव को ही नमस्कार करते हैं जिन को उलट पलट करनेमें ब्रह्माभी समर्थ नहीं। १९४।।

95. We bow to gods; but they are also ubject to the creator. The God is to be bowed;

but he too rewards according to the destined actions Rewards depending on actions, what of the creator? We therefore bow to the actions alone than which the creator is not more poverful.

ब्रह्मा येन कुलालवन्नियमितो ब्रह्माण्ड भागडोद्रे, विष्णुर्वेन दशावतारगहने क्षिसो महासङ्कटे। रुद्रो येन कपालपाणिपुट-के भिक्षाटनं कारितः, सूर्यो भ्राम्यति नित्यमेव गगने तस्मै नमः कर्मणे ॥ ६६ ॥ जिस कर्म के प्रभावसे ब्रह्मा निरन्तर कुम्हारकी भांति संसार रचना में छगा ही रहता है और विश्नु बार २ अवतार लेकर संकट में पड़ता है, बद्र हाथ में खप्पर लिये भिक्षा मांगता फिरता है भीर जिस के प्रभाव से सूर्य्य नित्य आकाश में घूमता फिरता है उस प्रवष्ठ कर्म्स की इम नस-स्कार करते हैं।। एह।।

96. Bow to the actions which engaged Brahma like the potter in the creation of the

earth, and put Vishnu in the trouble of suffering the diffculty of 10 Avtars and gave to Rudra the troubble of begging alms from door to door with a cup in hand and also put Surya in the circle of rotation in the sky.

नैवारुतिः फलति नैव कुलं न शीलम्, विद्यापि नैव न च यत्नरुतापि सेवा । भाग्यानि पूर्वतपसा खलु सञ्चितानि काले फलन्ति पुरुषस्य यथैव वृक्षाः ॥९७॥

मनुष्य के लिये छन्दर स्वरूप, श्रेष्ट कुल, शील विद्या भीर प्रयत्न से की हुई सेवा कुछ फल दायक नहीं होती केवल पूर्व तप से सन्चित किये कमें ही सनुष्य को समय पर छक्ष की समान फल देते हैं ॥ ७॥

97. Neither the man's beautiful form, family noble good conduct, sound knowledge, nor the service done with great care is of any use, his lot alone acquired by precious merits equars fruits like a tree in proper season.

वने रणे शत्रु जलाग्निमध्ये सहार्णवे पर्वतमस्तके वा सुप्तं प्रसत्तं विषमस्थितं वा रक्षन्ति पुरुषानि पुरा कतानि ॥६८॥

दन में रण में शत्रुओं जल और अनि के मध्य में; पहा नागर पर्वत की चोटी पर, सोते हुए प्रमादावस्था में लपा सङ्घट में मनुष्य की केवल पूर्व कत पुरुष (कस्में) हो स्वाकरते हैं स्टा।

98. The good actions done in a previous life protect us in a wood, in a battle; in the midst of enemies, in water, in a fire, in the ocean, on the tops of mountains, in sleep in intoxication or in trouble.

या साधूंश्र खलांकरोति विदुषो मूर्जी-िहतां देषिणः । प्रत्यक्षं कुरुते परोक्षममृतं हालाहलं तत्क्षणात् ॥ तामाराधयस्मारिकयां-भगवतीं भोक्तं फलंबािक्वतम् । हेसाधोव्य सनैर्गुणेषुविपुले ष्वास्थां वृथामारूथाः॥६९॥ जी सकर्म बुरों को अच्छा मूर्खों को विद्वान् शत्रुओं को मित्र, गुप्त की प्रकट तथा विष को अमृत बना देता है हे सज्जनों ! उस भगवती स्वप सत् 'क्रिया की आराधना कर इच्छित फल को भोगो । दृथा व्यक्त में मन न लगाओ ॥९९॥

99. Oh good man! do not uselessly set your heart upon many virtues out of hobby; but to obtain the desired object worship the goddess hospitality, who at once turns rogues into saints, ignorent into learned man, foes into friends, distance into proximity and poison into nector.

गुणददगुणवद्या कुर्वता कार्यमादी परिणातिरवधार्या यत्नतः पण्डितेन । अतिरभसकतानां कर्मणा माविपत्तेभैवति हृदयदाही शल्यतुल्यो विपाकः॥ १००॥

द्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि अच्छे बुरे जिस काम को आरम्भ करें उस के परिणाम की खूव विचारले अति शीघ्रता से किए हुए बुरे काम का फल आमरण हृदय में कांटे की समान खट-कता रहता है॥ १००॥

100. A wise man should at first carefully weigh the result of an action whether good or bad; for the result of action done in haste, rankles in the breast like a thorn and burns in the heart.

स्थाल्यांवैदूर्यभय्यांपचित तिलकणांश्र-न्दनैरिन्धनाचैः सोवर्णेलीङ्गलायेविलिखति वसुधामकसूलस्यहेतोः। कृत्वाकपूरखंडान्द्र-तिमिहकुरते कोद्रवाणांसमंतात प्राप्ये मां कर्मभूमिं नचरति मनुजो यस्तपो मन्द-भाग्यः॥ १०१॥

जो मन्द भाग्य ननुष्य इस गर शरीर को पाकर तप आदि सुकर्म्म नहीं करता वह उस महानूर्व के समान है जो घन्दन के हैं घनते ट वैदूर्य मणिके पात्र में तिलके लिलकों को पकाता ्है अथवा आग के वृत्तकी जड़ निकालने के लिये सुवर्ण के इलसे पृथ्वी को जीतता है या कपूर की बाद कोदों के चहूं ओर लगाता है॥ १०९॥

101. That man is unfortunate, being born in this world of works, does not perform his duty for he cooks garlic, as it were, in a pot studded with gems with his fuel of sandel wood; he ploughs the ground, with a golden share to grow birthwort; and having cut camphor trees he makes a fence of them round kondrawa paspalum kora.

मज्जत्वस्मिस यातु मेरुशिखरं शत्रूञ्जय त्वाहवे । वाणिडयंक्रिलेसेवनादिसकला विद्याःकलाः शिक्षताम् ॥ आकाशं विपुलं प्रयातु खगवत्कत्वा प्रयत्नं महान्नाभाव्यं भवतीह्यकर्मवशतो भाव्यस्य नाशःकृतः १०२ चाहै ननुष्य नोतियों के लिये गीता लगाए, चाहै स्रमेरु पर्वत के शिखरपर चढ़जाए, चाहै सं-ग्राममें शत्रुओं को जीते, चाहै व्यापार और क्रिष आदि विद्याओं की की खले, चाहे पक्षीकी भाँति आकाशमें उड़ता फिरै परनु अनहीनी पहीं होती और जो भावांहै वह अटल है १०२॥

102. A person may dive in the water; go the top to the Meru; conquer the enemy in a buttle; teach or learn trade, tillage, service and all other sciences and arts and with great care soar high into the sky like a bird but an impossibility is never done owing to the influence of the sequences of acts and events nor is there a destruction of destiny.

भीमं वनं भवति तस्य पुरं प्रधानम् । सर्वी जनः सुजनतामुपयान्ति तस्य ॥ कत्स्नाच भूभविति सिक्षिधिरत्नपूर्णा । यस्यास्ति पूर्वसुकृतं विपुलं नरस्य॥१०३॥

जिस मनुष्यके पूर्व जन्मोपार्जित पुण्यका उद्य होताहै उसके छिये वन भी मुन्द्रनगर वनजाता है, चन छोग उसके मित्र वनजाते हैं और उसकी समस्त भूमि रत्नोंसे भरजाती है ॥ ९०३॥ 103. To him whose merits of previous life are many, a fearful forest becomes a capital city, all or people arround him assume good nature, and all the earth becomes a mine full of precious stones.

को लाभो गुणिसङ्गमः किमसुखं प्राज्ञेतरैः सङ्गतिः, का हानिः समयच्युतिर्निपुणतान्का धर्मतत्वे रतिः । कःशूरो विजितेन्द्रियः प्रि-यतमा कानुवता किं धनं विद्याकिंमुखम-प्रवासगमनं राज्यं किमाज्ञाफलम् ॥१०४॥

लाभ क्या है ? गुणियों का संग, दुःख क्या है ? मूर्जों की संगति, हानि क्या है ? समय की व्यर्थ खोना या समय चूक जाना, निपुणता क्या है ? धर्ममें प्रीति होना, शूर कीन है ? जितेन्द्री, अच्छी स्त्री कीनहै ? पतिव्रता, धन क्या है ? विद्या, दुःख क्या है ? परदेश में रहना, राज्य क्या है ? आज्ञा में घलना ॥ १०४॥

104. Question. What is profit? A. The company of the learned. 2. What is pain? A.

The company of the ignorent. What is loss? A The waste of time and punctuality. What is proficiency? A delight in essence of religion. Who is a hero? A. He that has subdued the senses Who is the dear wife? A. She who is faithful. What is wealth? A Knowledge. What is pleasure? A. A free life. What is kingdom A. The establishment of authority.

अप्रियवचनद्रिः प्रियवचनाट्यःस्वद्रार परितुष्टैः परपरिवादानिष्ट्रनेःकचित्कचिन्मंडि-ता बसुधा॥ १०५॥

जो पुरुष कठोर वचन न बोल कर सर्वदा मीठे वचन बोलते अपनी ही स्त्री से प्रसन्न रहते और पराई निन्दा नहीं करते हैं वे इस पृथ्वीको कहीं २ ही शोभित कर रहे हैं सर्वत्र नहीं।।१०५॥

105. The earth is sparely peopled here and there by those who are poor in unpleasant speech, who are rich in sweet speech, who are content with their own wives and who are free from slandering other.

कदार्थेतस्यापि हि धैधेवृत्ते नेशक्यते धैर्यगुणाः प्रमार्षुम् । अधोमुखस्यापि कृतस्य वन्हे नीधः शिखा याति कदाचिदेव १०६

यदि धीर पुरुष पर विपत्ति भी पड़काय, तब भी उस का स्वाभाविक धर्म्स धेर्य्य नहीं गष्ट होता जिसप्रकार जलतीहुई, अग्नि को कितनाही टेढ़ा उलटा करो परन्तु उसकी ज्वाला ऊपर को ही जातीहै नीचेको कदापि नहीं जाती।।१०६॥

106. None can take off the presence of mind of a persevering man though fallen in troubble, for the fiame of fire though turned topsy-turvey does not go downwords.

कान्ताकटाक्षविशिखा न दंहन्ति यस्य चित्तं न निर्देहित कोपक्तशानुतापः कर्षन्ति भूरिविषयाश्च न लोभपाशै लोकत्रयं जयति क्रत्स्नामिदं स धीरः१०७ जिस मनुष्य के चित्त को स्त्री कटा चरूपी वाण चे व्याकुल नहीं करती और जिसके हृद्यमें क्रा-धामि नहीं भड़कती तथा जो इन्द्रियों के विषय चे नहीं खैंचा गया वही भीर पुरुष तीनों लोकों को जीतने में समर्थ हैं॥ १००॥

107. He is a wise man and conquers the whole of three-fold world whom the arrows of woman's blandishments do not pierce, whose heart the heat of the fire of anger does not burn, and whom various desires do not attract by the snares of avarice.

एकेनापि हि शूरेण पादाकान्तं महोतलम् । क्रियते भारकरेणैव स्फारस्फुरिततेजसा १०८

एकही पराक्रमी पुरुष समस्त भूनगड उकी अ-पने प्रवल पराक्रम से वश में करसका है जिस प्रकार अकेला मूर्य्य सारे संवार को अपनो किरणों से तपा देता है ॥ १०८॥

108. Even one hero subdues the face of the earth as does the sun full of glory.

धन्हिस्तस्य जलायते जलिनिधिः कुल्या-यतेतत्क्षणान्मेरः स्वल्पशिलायते सृगपितः सद्यः कुरङ्गायते । व्यालो माल्यगुणायते विषरसः पीयूषवर्षीयते यस्याङ्गेऽखिललोक घल्लभतमं शीलंसमुन्मीलित ॥१०६॥

उस पुरुष के लिये अग्नि भी जल की समान शा-नत हो जाती है, समुद्रभी नहर के समान होजाता है, खुनेस्पर्वत भी छोटी शिलाकी समान दीखता है, सिंह हरिणकी बराबर जानपड़ताहै, सर्प माला की समान बनजाता है, और विष अमृतकी समाम प्रतीत होनेलगता है, जिसके शरीरमें समस्त लोक का मोहनेवाला एक शील विराजमान्हें ॥ १०९॥

109. To him whose body is adorned with virtuous conduct the favourite of the whole world, a fire at once turns into water, the sea into small stream, the Meru into a small rock, the loin into a deer, the snake into a garland and poison into water.

लञ्जागुणोघजननींजननीमित्रस्वा--मत्यन्त शुद्ध हृदयामनुवर्तमानाम् तेजस्विनः सुखमसूनपि सन्त्यजनित सत्यवतव्यसनिनो न पुनः प्रतिज्ञाम् ११७

इति भर्तृहरिक्कतं नीतिशतकं समास्म ॥

छज्जा आदि गुणों को उत्यन करनेवाली माता के मनान अत्यन्त गुहु दृश्य और चदा स्वाधीन रहनेवाली ऐसी प्रतिचा को सत्यवादी तेजस्वी पुरुष कदावि नहीं त्यागते प्रत्युत प्राणों का छोड़ देना उनके लिये दुःखदायक नहीं होता ॥ १९०॥

> पं० जवालादत्त शम्मेकतं भाषार्थे सहितं स्रीभतृ हिरि कतं नीतिशतकं सनाप्तम् ॥

110. The men of true vow and great glory would gladly give up the life but not the word of premise which is to them like their mother dependent and of very pure heart and like the generation of modesty and multitude of virtues.

The End.

## सिखोंकं दशगुरू।

मिखों के नानक आहि दश गुरुओं का नान किस से नहीं बुना ? कीन हिन्दू इन महात्माओं का क न जा नहीं ! कीत बीर शिगेमणि गुत्र गोबिन्द जा और उन के बोर बालकों की भूरता नहीं जानता ? एक समय यह देश म्लेब क्रन्तया उम-सगय हिन्दु औं पर जोर विवित्तवहीं, उनकी भाज स्मरणमात्र ने रोमांच होआते हैं। एवं विकट चनवर्ने, ऐने विवरीत हालमें, ऐने फठोर शासकों के शामन में भिखगुर महोद्यं ने किनप्रकार अप-न जीवनको आहुनि देकर महान यञ्चद्वारा हिन्दू जातिका उप्रनाचन किया वह हर हिन्दु की जातठय हैं। इनलिये, हमने चन्हीं प्रतापी चन्हीं बीरचक्र चूड़ामणा नानकाहि दशगुरुओं का जीवनचरित्र शुद्ध हिन्दी भाषा में प्रकाशित किया है सब के सुभाते के लिये मूल्य ॥ ) मात्र रक्ला है।

नीट। औरभा हमारे यहां उत्तनर सजजनो के जीवन चित्रं और आर्यधर्म सम्बन्धी पुस्तके मि- छ सकती हैं बड़ा सूचीपत्र मगाकर देखियेगा।

पं० शंकरदत्त शम्मा प्रोप्राइटर धर्मदिवाकर प्रेम मुरादाबाद. श्वप्रकार की आर्थनम्बन्धी पुस्तकों के मिछने का पता-

पण्डित शंकरदत्त श्रम्मा धर्मदिवाकर मस व अध्यक्ष वेदिक पुस्तकालय मुरावाबादः

者沒沒被被被被沒沒